ARMANDO BISANTI

Lucrezio e Catullo nella Phedre di Racine

1. Le ricerche e le indagini sulle fonti e sui modelli vetero-testamentari
(questi ultimi, per 1'Esther e per 1'Athalie) e, soprattutto, greci e latini delle
tragedie di Jean Racine (La Ferté-Milon, 22 dicembre 1639 - Parigi, 21 aprile
1699) hanno caratterizzato senza alcun dubbio uno dei piti ricorrenti, insistenti
e insistiti settori della critica relativa al grande poeta francese seicentesco, con
un’incidenza e una ricorsivita che non si qualificano soltanto per il loro aspetto
meramente quantitativo, ma investono la stessa sostanza e la medesima
qualita degli interventi di volta in volta propostil. Tale lavorio critico ed
esegetico e stato, fra l'altro, supportato, corroborato e quasi ‘giustificato’” dal
fatto che lo stesso Racine, nelle prefazioni alle edizioni dei propri testi
drammaturgici, indica sovente gli autori e le opere cui si e ispirato — o, almeno,
cui dichiara di essersi ispirato — per la composizione della singola tragedia.
Egli, infatti, non tralascia mai di menzionare esplicitamente — e gli studiosi
hanno fatto tesoro di tali rinvii e riferimenti — le suggestioni attinte a Euripide
e a Stazio (per La Thébaide), a Curzio Rufo (per I’ Alexandre), ancora a Euripide
e a Virgilio (per I"’Andromaque)?, a Tacito e alla pseudo-senecana Octavia (per il
Britannicus)?, a Plutarco e a Svetonio (per la Bérénice)*, ancora a Plutarco, Dione

! La bibliografia sull’argomento e, ovviamente, enorme (o, come si suol dire sempre
in questi casi, ‘sterminata’): oltre ai titoli via via citati nelle note successive, per un primo
approccio cfr., almeno, KNIGHT 1950, TOBIN 1971, DUBU 1991, SOARE 2008 e, per un regesto
bibliografico, FORESTIER 1996. Sulla ‘biblioteca’ di Racine vd., poi, KOCH 1975 e LECOMPTE 2020.

2 Cfr., per es., DAGLEY 1937 e, soprattutto, HAMMOND-HARRIS 2020.

3 Cfr. HERRMANN 1925.

4 Su queste due tragedie di argomento romano vd., assai recenti e utili, i saggi raccolti
in HAMMOND - HAMMOND 2022.

NnNooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025



* Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phédre di Racine | 2

Cassio, Floro e Appiano (per il Mithridate)’, e nuovamente a Euripide (per
'Iphigénie e 1a Phedre)®.

Se, poi, il caso del Bajazet (1672) sembra apparentemente differente — la
composizione della tragedia fu infatti suggerita, come lo stesso scrittore
chiarisce nelle due prefazioni, quella brevissima del 1672 e 'altra, assai piu
ampia e circostanziata, del 1675, da un fatto di sangue realmente verificatosi
presso la corte ottomana di Costantinopoli nel 1638, durante il sultanato di
Murad IV7 — cio non toglie, pero, che essa tragga piu di uno spunto, per i
caratteri, I’ambientazione, l'intrigo che la caratterizzano (e che ne fanno un
unicum entro la produzione tragica raciniana), non solo dalla ricca messe di
opere teatrali a essa precedenti e del pari ispirate a un Oriente favoloso si, ma
altresi corrusco e sanguinario (si pensi, per esempio, all'Osman di Tristan
I’'Hermite)®, ma anche a precisi modelli, ancora una volta, classici, sia pur
abilmente dissimulati all'interno di un plot drammaturgico che, nelle sue linee
essenziali e portanti, si vuole configurare come ‘moderno’ o, addirittura,
‘contemporaneo’.

Quanto alla Phedre (che costituisce 1'oggetto specifico di questo
intervento)!?, occorre poi considerare i rapporti che il testo raciniano (1677)
intreccia non solo con la Phaedra di Seneca, ma soprattutto con la ricca e varia
produzione di Fedre e di Ippoliti (o di testi che attingono al medesimo mito e
svolgono lo stesso plot drammaturgico), composti e rappresentati qualche
decennio prima e anche nel medesimo torno di tempo nel quale nacque I'opus
maximum di Racine: rapporti, questi, che sono stati ben analizzati, studiati e
sviscerati, in particolare, da Daniela Dalla Valle e, sulla sua scia, da Giovanna
Garbarino!!. E infatti innegabile che il poeta francese abbia largamente

5 Sul Mithridate (e anche sul Bajazet) cfr. ora gli interventi pubblicati in HAMMOND -
HAMMOND 2024.

¢ Varia bibliografia sulla Phedre verra citata, ove necessario, nelle note successive di
questo intervento. Quanto all’Iphigénie, vd., fra l'altro, VIOLATO - MARIOTTI 2012 e BARONE
2014.

7 Su queste due prefazioni si sono soffermati praticamente tutti gli studiosi del Bajazet:
cfr., per es., CAMPBELL 1999, 104-112 e SCHMIDT 2018, 123-128.

8 Cfr. DALLA VALLE 1964, ABRAHAM 1982, BOUKAIL 2016 e SCHMIDT 2018, 122-123.

9 E, per es., ben nota, gia a partire da LANGE 1916, la relazione che lega il Bajazet agli
Ethiopica di Eliodoro di Emesa.

10 Chiarisco, una volta per tutte, che in queste pagine utilizzero, per la tragedia di
Racine, il titolo Phedre, che & quello della versione ‘definitiva’ dell’opera: essa, infatti, nella sua
prima edizione — fatta stampare dall’autore il 15 marzo 1677 — recava, com’e noto, il titolo
Phedre et Hippolyte (lo stesso titolo della tragedia dell’avversario Pradon): cfr., soprattutto,
DALLA VALLE 2001, 11-30 e passim.

11 Si fa qui riferimento all’Hippolyte (1573) di Robert Garnier, al Crispus (1601) del
gesuita Bernardino Stefonio (su cui vd. STRAPPINI 1998 e, soprattutto, TORINO 2007),

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phédre di Racine | 3

utilizzato, si, I'Ippolito euripideo, come, d’altra parte, egli stesso dichiara in
apertura della prefazione alla sua tragedia («Voici encore une tragédie dont le
sujet est pris d’Euripide»)!?> e come comprovano gli innumerevoli passi della
Phédre attinti (sia pur con variazioni e modifiche di varia entita) al dramma di
Euripide’®; ma sono del pari sicure le suggestioni tratte dalla Phaedra senecana
(lo stesso Racine, d’altronde, non tralascia di menzionare lo scrittore latino
nella prefazione, citando espressamente un’espressione cruciale della tragedia
senecana: vim corpus tulit)'.

all’Hippolyte (1635) di Pierre Guerin de la Pinéliere (su cui cfr. DALLA VALLE 1988), a La mort
de Chrispe ou le malheurs domestiques du Grand Constantin (1645) di Tristan I'Hermite, all’Hypolite
(sic!) ou le garcon insensible (1647) di Gabriel Gilbert (su cui vd. DALLA VALLE 2014), al poemetto
La mort d’Hippolyte (1648) ancora di Tristan I'Hermite e, avvicinandoci cronologicamente alla
tragedia raciniana, all’Hipolyte (sic!) di Mathieu Bidar (1675) e, soprattutto, alla Pheédre et
Hippolyte (1677) di Jacques Pradon (quest’ultima tragedia, com’e¢ noto, fu composta e
rappresentata in aperta concorrenza con quella, incomparabilmente migliore, di Racine e, per
uno di quegli strani casi non infrequenti nella storia del teatro, ebbe un successo di gran lunga
superiore a essa: cfr. JOHANNES 1974). Su tutto cio vd. FRANCIS 1967, DALLA VALLE 1985, 1986,
1988, 1990, 2001, 2006 (su cui cfr. MAURI 2010) e 2014, nonché DALLA VALLE - RESCIA - PAVESIO
2012 (su cui vd. PIQUE 2014), e ancora GARBARINO 1992 (particolarmente attenta agli echi
senecani, per i quali vd. anche le eccellenti osservazioni di CASAMENTO 2011, 44-45 e passim).

12 DALLA VALLE 2001, 52. E, pero, interessante leggere quanto Racine aggiunge subito
dopo: «Quoique j'aie suivi une route un peu différente de celle de cet auteur pour la conduite
de I'action, je n’ai pas laissé d’enrichir ma piece de tout ce qui m’a paru le plus éclatant dans
la sienne» (ibid.). Avverto qui, una volta per tutte, che nelle trascrizioni dei testi — greci, latini,
francesi, inglesi, italiani — che ricorrono in questo intervento ho scrupolosamente osservato la
grafia adottata nelle edizioni da me utilizzate — per es., nell’'uso, talvolta anomalo e/o superato,
delle iniziali maiuscole.

13 Si leggano, per es., i seguenti passi paralleli (utilizzo, qui e nel corso di tutto
lI'intervento, sia nel testo che nelle note, le sigle Ph. per la Phédre di Racine, Hipp. per I'Ippolito
euripideo, Phaedr. per la Phaedra di Seneca): Ph. 161 ~ Hipp. 201-202; Ph. 165-168 ~ Hipp. 177-
181; Ph. 176-178 ~ Hipp. 207-231; Ph. 179-184 ~ Hipp. 239-246; Ph. 221-222 ~ Hipp. 316-317; Ph.
253-258 ~ Hipp. 337-341; Ph. 262-264 ~ Hipp. 350-352; Ph. 285-288 ~ Hipp. 32-33; Ph. 813-824 (e il
monologo di Fedra, nella scena 22 dell’atto III, largamente esemplato sul prologo della tragedia
euripidea: Hipp. 1-57); Ph. 1143-1144 ~ Hipp. 1053-1054; Ph. 1145-1148 ~ Hipp. 1066-1069.

14 «Hippolyte est accusé, dans Euripide et dans Sénéque, d"avoir en effet violé sa belle-
mere: vim corpus tulit» (DALLA VALLE 2001, 54: cfr. Phaedr. 892; il valore di questo riferimento
a Seneca viene ritenuto poco significativo — secondo me a torto — da GARBARINO 1992, 280,
nota 4). Com’e noto, Racine trasforma l'accusa di violenza subita da Fedra — presente sia in
Euripide sia in Seneca — in un’accusa di tentata violenza, peraltro rivelata a Teseo non dalla
stessa Fedra — come in Euripide e in Seneca —, ma dalla fida nutrice Enone (Ph. 1001-1034: cfr.
DECLERCQ 2011). Si considerino, anche in tal caso, i seguenti passi paralleli fra le due tragedie:
Ph. 156 ~ Phaedr. 837; Ph. 631-638 ~ Phaedr. 645 ss.; Ph. 790 ~ Phaedr. 243; Ph. 913-920 ~ Phaedr.
854 ss.; Ph. 1304-1306 ~ Phaedr. 186-194. Ampiamente attinto alla rhésis del nunzio nella
tragedia senecana (Phaedr. 1000-1114) é poi il famosissimo récit di Théramene (Ph. 1498-1570),
contenente lo straziante racconto della morte di Ippolito: vd., in partic., Ph. 1515-1521 ~ Phaedr.
1033-1048; Ph. 1527-1528 ~ Phaedr. 1054-1055; Ph. 1535-1536 ~ Phaedr. 1068-1071; Ph. 1541-1558

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 4

Non e, comunque, mia intenzione ritornare, in questa sede, sugli
influssi drammaturgici o espressivi o, ancora, compositivi che l'Ippolito
euripideo e la Phaedra senecana hanno esercitato sul Racine della Phedre, né
sulle tecniche e sulle modalita di rielaborazione e di riscrittura dei due modelli
esperite dal poeta francese, ché ben poco — se non proprio nulla — potrei
aggiungere a quanto da oltre un secolo e mezzo gli studi critici e interpretativi
hanno rilevato e puntualizzato (e sovente in maniera davvero egregia)
riguardo a tali aspetti'®. Nelle pagine che qui seguiranno cerchero, piuttosto,
di soffermarmi su un paio di passi (o, meglio, tre, dal momento che uno di essi
viene sostanzialmente ripetuto due volte, con alcune variazioni) della Phedre,
mirando a individuare, in essi, delle suggestioni attinte, rispettivamente, a
Lucrezio e a Catullo che — almeno per quel che mi consta — non sono state
finora messe in risalto da coloro che si sono occupati delle fonti e dei modelli
classici della tragedia raciniana.

2. L’atto Il della Phedre contiene, al suo interno, le due grandi confessioni
amorose'®, prima quella di Ippolito ad Aricia (Ph. 463-560), poi quella — cruciale
e capitale — di Fedra a Ippolito (Ph. 581-713)"7. In entrambe le scene
(rispettivamente la 22 e la 5 dell’atto) e presente il figlio di Teseo, vero
coprotagonista della tragedia: ma, se nel dialogo con Aricia e lui a prendere la
decisione di confrontarsi con lei e, dopo aver lungamente tergiversato e
discusso di questioni, soprattutto, di carattere politico (concernenti la

~ Phaedr. 1071-1104 (sul récit dell’aio di Ippolito nella Phedre si vd. il classico saggio di SPITZER
1948, 87-134 e, sulla sua scia, DONALDSON-EVANS 1973; cfr., inoltre, TRINACTY 2016, 125-130).

15 Sj puo forse far iniziare la vera e propria fortuna critica moderna della Phédre —
almeno in ambito italiano — con DE SANCTIS 1856.

16 «J1 secondo ¢ I'atto delle confessioni amorose» (DALLA VALLE 2001, 19). La studiosa,
in nota, osserva inoltre che 1’accostamento fra le due confessioni (quella di Ippolito ad Aricia
e quella di Fedra a Ippolito) «serve a rivelare la diversita fra i due tipi di amore suggeriti da
Racine» (ivi, 202; cfr. anche SOARE 2008).

17 11 dialogo avviene alla presenza della nutrice Enone, la quale, nel corso di tutta la
scena, si limita a pronunciare una brevissima battuta (consistente in un solo alessandrino),
rivolgendosi a Fedra e ricordandole che cio che ella si appresta a fare € originato, in principal
modo, dall’amore per il figlio che lei ha avuto da Teseo (Ph. 583: «Souvenez-vous d’'un Fils qui
n’espeére qu’en vous»), onde assicurargli, data la presunta morte del padre (a Fedra e a Enone
annunciata dall’ancella Panope nella breve scena 42 dell’atto I: Ph. 321-324), una sicurezza che,
al momento, si configura come assai vacillante e precaria, proprio per I'ingombrante presenza
di Ippolito, il figlio di primo letto dell’ateniese che potrebbe accampare legittimi diritti di
successione. Daniela Dalla Valle, nel suo commento, a proposito di questa battuta pone
giustamente in risalto 1'«origine politica dell’incontro tra Fedra e Ippolito, che poi diventera
un incontro amoroso» (DALLA VALLE 2001, 202).

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 5

liberazione della principessa dalla prigionia, ancorché ‘dorata’, alla quale ella
e stata assoggettata da Teseo, poiché figlia e sorella dei suoi mortali nemici),
egli palesa apertamente la passione che lo spinge verso la fanciulla, nel dialogo
con Fedra, per contrasto, egli ascolta — anzi, per meglio dire, subisce —, prima
stupito e poi esterrefatto e confuso, la tragica e colpevole confessione della
matrigna. Il ruolo di Ippolito, in questo atto della Pheédre (e, si puo affermare,
in tutto il testo) e contraddistinto da una continua oscillazione psicologica fra
opposti e discordanti sentimenti, fra il dovere di figlio (per Teseo)'® e I’affetto
di discepolo (per Teramene), fra la consapevolezza stupefatta dell’amore
nascente e, fino a quel momento, da lui mai provato (per Aricia) e il freddo
rispetto, poi mutato in scostante e doloroso fastidio (per Fedra). In
considerazione di questo fatto — e in ci0 consiste, com’e noto, una delle
principali e maggiormente significative innovazioni apportate da Racine alla
tradizione greco-latina del personaggio — egli non e piu il giovinetto “tutto
d’un pezzo’, interamente dedito alla caccia e al culto di Diana, assolutamente
sordo e insensibile ai richiami di Venere', quasi disumano nella sua durezza
e nella sua ostinazione (e, come tale, raffigurato sia in Euripide sia in Seneca,
per non dire dell’Ippolito della Fedra dannunziana, un giovane crudele e quasi
‘ferino’ nella sua animalita)?®, ma viene dal poeta francese differenziato in un
eroe che riesce a rendersi pienamente conto di come la sua vita, dopo aver fatto
la conoscenza di Aricia, stia cambiando — anzi, sia gia cambiata — perché in
essa e entrato, con tutta la prepotenza che lo caratterizza, il sentimento
amoroso (anzi, propriamente, vi ¢ entrato Amore)*. E, alla luce di tali

18 Eccellenti, a tal riguardo, le considerazioni di CASAMENTO 2007.

19 E forse superfluo rimarcare, in questa sede, il motivo concernente il conflitto fra
Diana e Venere, topico della tradizione letteraria greca e latina e centrale, per I'appunto,
nell’Ippolito euripideo e nella Phaedra senecana (per cui vd. il saggio introduttivo Passioni
d’amore e di caccia, in CASAMENTO 2011, 9-49), ma ben presente, per es., anche nei Remedia amoris
di Ovidio, ove la caccia e indicata come uno dei pit1 validi rimedi contro I’amore (Ov. rem. 199-
204 Vel tu venandi studium cole: saepe recessit / turpiter a Phoebi victa sorore Venus. /| Nunc leporem
pronum catulo sectare sagaci, / nunc tua frondosis retia tende iugis, / aut pavidos terre varia formidine
cervos, / aut cadat adversa cuspide fossus aper: LAZZARINI - CONTE 1986, 84-86) e, di li, destinato a
un’immensa e continua fortuna nei secoli successivi (basti pensare, per fare soltanto alcuni
esempi nell’ambito della letteratura italiana, al Ninfale fiesolano del Boccaccio, alle Stanze per la
giostra del Poliziano, all’Aminta del Tasso, al Pastor fido del Guarini e all’Adone del Marino). La
bibliografia riguardante tale tematica potrebbe essere amplissima e sovrabbondante, onde mi
limito a ricordare, qui, una brevissima, ma magistrale, nota di un grande studioso e un pit
recente vol. complessivo: cfr. MARTELLOTTI 1951 e BARBERI SQUAROTTI 2000.

20 Per la Fedra di d’Annunzio (1909), si vd., almeno, la recentissima ediz. critica di
RIPARI 2024; e, per i rapporti con la tradizione letteraria e teatrale precedente, SANTOLI 2019.

22 Un Ippolito ‘innamorato’ figurava, comunque, gia nell’Hipolyte di Gilbert,
nell’Hipolyte di Bidar e, contemporaneamente a quello di Racine, in Phédre et Hippolyte di

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 6

elementi, egli si presenta al lettore (e allo spettatore) come un personaggio
assolutamente “‘moderno’?.

Nel corso del dialogo con Aricia, dopo aver tranquillizzato e rassicurato
la principessa ateniese sul destino che la attende e quindi trascorrendo, nel
discorso, «dalla politica all’amore»?, Ippolito decide finalmente di rompere il
lungo silenzio che si € imposto e — in conformita a un modulo drammaturgico
gia greco e latino e, poi, largamente applicato nella tragedia classica del
Seicento francese — esterna apertamente il segreto d’amore che il suo cuore non
puo serbare oltre (Ph. 524-528: «Je me suis engagé trop avant. / Je vois que la
raison cede a la violence. / Puisque j'ai commencé de rompre le silence, /
Madame, il faut poursuivre. Il faut vous informer / D’un secret, que mon coeur
ne peut plus renfermer»)*. Proseguendo nella propria confessione, egli, subito
dopo, mette in evidenza come il suo animo, finora tetragono e restio agli
allettamenti d’amore, si trovi adesso fatalmente asservito a una comune legge
che regola e incatena tutti gli uomini (quella, appunto, imposta dal dio alato),
il che provoca in lui un forte turbamento e, quasi, lo sottrae a sé stesso,
rendendolo addirittura un’altra persona. Sileggano i versi interessati (Ph. 531-
536):

Moi, qui contre I’Amour fierement révolté,

Aux fers de ses Captifs ai longtemps insulté,
Qui des faibles mortels déplorant les naufrages,
Pensais toujours du bord contempler les orages,
Asservi maintenant sous la commune loj,

Pradon: cfr. DALLA VALLE 1990 e, pili in breve, GARBARINO 1992, 282-285 e DALLA VALLE 2001,
37-38.

2 D’altronde e lo stesso Racine, nella sua Préface, a rilevare tale innovazione nella
delineazione psicologica del personaggio: «Pour ce qui est du personnage d’Hippolyte, j’avais
remarqué dans les Anciens qu’on reprochait a Euripide de l'avoir représenté comme un
Philosophe exempt de toute imperfection; ce qui faisait que la mort de ce jeune Prince causait
beaucoup plus d’indignation que de pitié. J'ai cru lui devoir donner quelque faiblesse qui le
rendrait un peu coupable envers son Pére, sans pourtant lui rien Oter de cette grandeur d’ame
avec laquelle il épargne '’honneur de Phedre, et se laisse opprimer sans 1’accuser. J’appelle
faiblesse la passion qu’il ressent malgré lui pour Aricie, qui est la Fille et la Soeur des ennemis
mortels de son Pére» (DALLA VALLE 2001, 54). La capitale importanza di tale modifica del
carattere di Ippolito veniva rilevata, fra gli altri, da STEINER 1965, 68: «Nella leggenda Ippolito
& votato alla completa castita. E un freddo, puro cacciatore che disprezza i poteri dell’amore.
Afrodite vuole vendicarsi del suo disprezzo: di qui la catastrofe [...]. Racine, al contrario, fa
del figlio di Teseo un timido ma appassionato amante. Egli rifiuta le offerte di Fedra, non
soltanto perché incestuose, ma perché ama un’altra donna [...]. Forse [...] un principe che
fugge all’avvicinarsi delle donne sarebbe apparso ridicolo a un pubblico contemporaneo».

23 DALLA VALLE 2001, 202.

24 Tvi, 104.

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 7

Par quel trouble me vois-je emporté loin de moi!?

Per palesare ad Aricia — e, prima ancora, a sé stesso — il nuovo status
sentimentale ed emozionale in cui egli si trova a vivere e confrontando, come
di prammatica in questi casi, il presente col passato, 1'Ippolito raciniano si
serve, come si e visto, di una metafora di carattere ‘marino’, quella secondo la
quale una delle massime felicita cui l'uomo puo aspirare, nel corso della sua
vita mortale, consiste nel poter contemplare da lontano, al sicuro sulla
spiaggia, le tempeste che tormentano e sconvolgono il mare e, sicuro dai
naufragi ai quali sono soggetti i suoi simili, possedere la certezza di poter
trascorrere una vita libera dalle passioni che, al pari delle tempeste marine,
sconvolgono e tormentano I"'uomo.

Penso che qui Racine, in particolare per i vv. 533-534, possa essersi
ricordato del memorabile incipit del libro Il del De rerum natura lucreziano:

Suave, mari magno turbantibus aequora ventis
E terra magnum alterius spectare laborem.2

Se si osservano piu da vicino i due passi, si puo infatti notare come — al
di Ia della identita della metafora utilizzata dal poeta latino e da quello
francese, che potrebbe essere ritenuta un elemento non particolarmente

25 Tvi, 104. Trascrivo, qui di seguito, alcune versioni italiane del passo. Innanzitutto
quella, settecentesca e in endecasillabi sciolti, del marchese Francesco Albergati Capacelli
(Modena 1764): «lo, che d’amor fiero nemico ai ceppi / Mi compiacqui insultar de’ suoi cattivi;
/ Che compiangendo i miseri mortali / Ne” lor naufragi, mi credei dal lido / Sicuro contemplar
le altrui procelle, / Qual nuovo turbamento or provo in seno?» (la versione dell’ Albergati si
legge, fra l'altro, in CARLONI VALENTINI 1972, 641-708, qui, in partic., 666-667); quindi la
versione — in endecasillabi sciolti variamente alternati a settenari e a doppi settenari (o
martelliani) — di Giuseppe Ungaretti (Milano 1950): «lo che, contro 'amore fieramente ribelle,
/ Inveito ho cosi a lungo alle catene / Di chi ne fosse schiavo, io che, col deplorare / I naufragi
dei deboli mortali / M'illudevo che sempre avrei potuto / Dalla costa osservare le bufere; / Ora,
asservito alla comune legge, / Per quale turbamento mai mi vedo / Lungi, lungi da me portato
vial» (UNGARETTI - CAPATTI 1981, 91); infine quella di Daniela Dalla Valle, condotta secondo
I'ormai consueto sistema ‘alineare”: «lo, che fieramente ribelle contro I’Amore, / A lungo ho
insultato le catene dei suoi Schiavi, / Io che, deplorando i naufragi dei deboli mortali, / Pensavo
di contemplare sempre gli uragani dalla riva, / Ora, asservito sotto la legge comune, / Da quale
turbamento mi vedo sottratto a me stesso!» (DALLA VALLE 2001, 105).

% S5i legga la classica versione settecentesca, in endecasillabi sciolti e pubblicata
postuma (Londra 1717), di Alessandro Marchetti (1633-1714): «Dolce & mirar da ben sicuro
porto / Ialtrui fatiche all’ampio mare in mezzo, / se turbo il turba o il tempestoso nembo»
(ARICO 2003, 81: si noti il ricorso, da parte del letterato e scienziato empolese, alla figura
etimologica e all'annominatio, nell’espressione «se turbo il turba», gioco di parole, peraltro,
non presente nell’originale lucreziano).

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 8

cogente — del tutto analoga e sovrapponibile si configuri l’articolazione
complessiva del periodo e dell’espressione, laddove al mari magno turbantibus
aequora ventis lucreziano fanno eco i «naufrages» e le «orages» raciniani e,
ancora, ove la iunctura «du bord contempler» della Phédre riprende ad verbum
I'e terra [...] spectare del De rerum natura, soprattutto nell’utilizzo, da parte di
Racine, del verbo «contempler» (che e il perfetto corrispondente francese del
latino spectare).

Per converso, pero, differenti sono — entro i due differenti contesti — il
senso e il significato dei due brani. Se in Lucrezio, infatti, la metafora marina
giova alla formulazione, apertamente apodittica e precettiva, della piu intima
essenza della felicita epicurea, nella Phedre, invece, essa viene utilizzata da
Ippolito non pit in senso generale (come nel De rerum natura), ma in direzione
squisitamente individuale, proprio per meglio indicare, di fronte alla donna
da lui amata, cio che egli era “prima’ rispetto a cio che egli e “adesso”: un
Ippolito diverso, un uomo che ‘prima’ si compiaceva nel rimirare, da lontano
e al sicuro, le tempeste dell’animo dei suoi simili, i naufragi che Amore li
costringeva a subire, mentre ‘adesso’ e egli stesso a trovarsi fatalmente preda
di quelle passioni amorose che, in tutta tranquillita sulle rive di un mare
burrascoso, egli credeva di eludere per sempre (Ph. 534: «Pensais toujours»).

Si puo forse pensare che, dietro queste espressioni di Ippolito, vi sia una
sorta di latente rimpianto (una specie di laudatio temporis acti) per cio che egli
era ‘prima’ e che ‘adesso’ non e piu, in seguito al suo innamoramento per
Aricia? Direi dino. E piuttosto da ritenere, a mio avviso, che I'interpretazione
corretta del brano sia quella volta a vedere, nelle parole del giovane principe,
un progressivo — e ormai fors’anche definitivamente compiuto — distacco dal
passato, onde egli possa avviarsi verso un ben differente futuro, nel quale il
trascorso e ben noto imperio di Diana ha ormai ceduto il passo a quello, per
lui nuovo e ancora inesplorato, di Venere.

D’altronde, l'affermazione che Racine conoscesse Lucrezio non puo
incontrare ostacoli di alcun tipo. Basti soltanto ricordare, a tal riguardo, come
nella Préface alla tragedia immediatamente precedente la Pheédre, ovvero
I'Iphigénie (1675), egli citi espressamente, oltre a Eschilo, Sofocle, Orazio «et
beaucoup d’autres», il brano del De rerum natura relativo al sacrificio della
giovane principessa argiva:

Il n'y a rien de plus célebre dans les poetes que le sacrifice d’Iphigénie. Mais ils ne
s’accordent pas tous ensemble sur les plus importantes particularités de ce sacrifice.
Les uns, comme Eschyle dans Agamemnon, Sophocle dans Electra, et apres eux Lucrece,
Horace, et beaucoup d’autres, veulent qu’on ait en effet répandu le sang d’Iphigénie
fille d’Agamemnon, et qu’elle soit morte en Aulide. Il ne faut que lire Lucrece au
commencement de son premier livre,

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 9

Aulide quo pacto Triviai Virginis aram
Iphianassai turparunt sanguine foede
Ductores Danaum etc.

Et Clytemnestre dit dans Eschyle, qu’Agamemnon son mari qui vient d’expirer,
rencontrera dans les Enfers Iphigénie sa fille qu'il a autrefois immolée?.

Inoltre, all’interno della produzione poetica in latino di Racine, per la
quale disponiamo di una recente, ottima edizione a cura di Giampietro
Marconi, gli echi, le suggestioni, le iuncturae, le clausole di origine lucreziana
sono discretamente frequenti e sicuramente individuabili. Penso, per es., alla
clausola lumine terras (carm. II, Joannes Racine cognato suo carissimo Vitart, v. 3),
che ricorre in de rer. nat. 11 44; oppure, ancora, alla clausola altaria donis (carm.
II, Laus hiemis, v. 31) che rimanda, si, decisamente al mondo pagano per il suo
frequente utilizzo negli autori classici (Verg. Aen. V 54, XI 50; Anth. Lat. 1 16,
101; 1719, 68; 11 903, 3), ma e ben attestata in Lucrezio (de rer. nat. IV 1237, VI
752); e, infine, all’emistichio nil indiga nummi (carm. IV, In avaritiam, v. 23),
esemplato sul lucreziano nil indiga nostri (de rer. nat. I1 650).

3. L’atto II della Phédre, dominato, come si e detto, dalle due scene
‘madri’ fra Ippolito e Aricia e tra Fedra e Ippolito, si e aperto con un dialogo
fra Aricia, alla quale e stato comunicato che il giovane principe vuole parlarle,
e l’ancella Ismene (una tipica confidente da teatro classico francese seicentesco,
peraltro provvista d'un allusivo nome sofocleo)®”. Quest'ultima — in perfetta
conformita a cio che prescrive il suo ruolo canonico® — tenta di rassicurare la

27 Cito il passo da ACHACH 1986, 27. Il brano lucreziano citato nella Préface corrisponde
a de rer. nat. I 84-86. Per l'influsso di Lucrezio su Racine vd. GHEERAERT 2007, 99-103 (con
discreta analisi della Préface all’Iphigénie). Per la fortuna del motivo del sacrificio d’'Ifigenia
nella tradizione letteraria (soprattutto quella tardoantica e altomedievale), cfr. BISANTI 2022.

28 Per queste e altre suggestioni lucreziane nei carmina latini di Racine, vd. MARCONI
2013, 60, 62, 83, 98, 109.

 E, ovviamente, il nome della sorella di Antigone, nell’ Antigone e nell’Edipo a Colono.
Per la conoscenza e l'utilizzo delle tragedie di Sofocle da parte di Racine, cfr. STONE 1964 e
BISANTI 2025.

30 Quasi tutte le tragedie di Rotrou, Corneille, Racine, Campistron e Crébillon (oltre a
quelle degli altri meno importanti drammaturghi francesi vissuti fra Sei e Settecento)
presentano, infatti, ampia varieta di figure di confidenti, ancelle e cortigiani, personaggi
minori, senz’altro, ma essenziali e addirittura fondamentali per lo svolgimento del plot
drammaturgico. Nella Phédre, per es., tre dei personaggi principali (Fedra, Aricia e Ippolito)
sono spesso accompagnati dal/dalla loro confidente privilegiato/a (rispettivamente Enone,
Ismene e Teramene, il quale ultimo funge altresi, nell’atto V, da confidente di Teseo). La
struttura piu bilanciata e, a suo modo, perfetta, & in tal direzione rappresentata

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phedre di Racine | 10

principessa sul futuro che, assai probabilmente, I’attende, dal momento che la
morte di Teseo negli Inferi, annunciata come notizia purtroppo certa, ha
chiaramente fatto cambiare gli scenari politici di riferimento, in virtu dei quali
Aricia, in quanto parente dei nemici di Teseo, era tenuta a guisa di prigioniera
presso la corte di Trezene. Aricia, dice Ismene, ormai potra veder correre verso
di lei tutti coloro che Teseo aveva allontanati, sara finalmente padrona della
propria sorte e — con un’iperbole dovuta alla spiccata cortigianeria del
personaggio — vedra al piu presto, addirittura, tutta la Grecia prostrata ai suoi
piedi (Ph. 371-374: «Préparez-vous, Madame, a voir de tous cotés / Voler vers
vous les coeurs par Thésée écartés. / Aricie a la fin de son sort est Maitresse, /
Et bientot a ses pieds verra toute la Grece»). Ma Aricia non vuol credere a una
cosl insperata e inattesa fortuna, dubitando che la notizia della scomparsa del
suo nemico sia sicuramente comprovata (Ph. 375: «Ce n’est donc point, Ismene,
un bruit mal affermi?») e chiedendo a Ismene a qual tipo di morte sia andato
incontro Teseo (Ph. 379: «Dit-on quelle aventure a terminé ses jours?»); e la
fida confidente, coerentemente al suo ruolo drammaturgico, risponde con
discreta ampiezza, fornendo alla padrona tutte le informazioni necessarie (che
il lettore/spettatore gia conosce, almeno in parte, dalla scena 4* dell’atto I,
quella in cui l'ancella Panope aveva annunciato a Fedra e a Enone la
scomparsa del sovrano: Ph. 380-388):

On séme de sa mort d’incroyables discours.
On dit que Ravisseur d’'une Amante nouvelle
Les Flots ont englouti cet Epoux infidéle.

On dit méme, et ce bruit est partout répandu,
Qu’avec Pirithoiis aux Enfers descendu

Il a vu le Cocyte et les Rivages sombres,

Et s’est montré vivant aux infernales Ombres;
Mais qu’il n’a pu sortir de ce triste séjour,

dall’ Andromaque (1668) dello stesso Racine, in cui ciascuno dei quattro personaggi principali
(Andromaca, Pirro, Oreste, Ermione) € provvisto di un proprio confidente (rispettivamente
Cefisa, Fenice, Pilade e Cleone). Tali personaggi, da lui qualificati e bollati come «secondar;j»,
verranno del tutto eliminati, com’e noto, da Vittorio Alfieri nelle sue tragedie: come egli scrive
nel suo celebre Parere, «dalla soppressione assoluta d’ogni episodico incidente, d’ogni
chiacchiera che non sviluppi passione, d’ogni operare che al termine per la piut breve non
tragga, ne e derivata di necessita la soppressione di tutti i personaggi non strettamente
necessarissimi, e sotto un tale aspetto primarj. Ed infatti, i personaggi secondarj, quelli cioe
che non portano nell’azione un proprio importante motore, per cui essi pure raggruppino,
impediscano, e spingano, e sviluppino l’azione; questi personaggi, ammessi che sono, non
potranno dir mai, se non se cose inutili e fredde; e per quanto elle siano ben dette, siccome le
dira per bocca loro I’autore, riusciranno sempre per lo meno inopportune» (PAGLIAI 1978, 380).

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phedre di Racine | 11

Et repasser les bords, qu’on passe sans retour?'.

La medesima tematica su cui verte il discorso di Ismene — ma,
evidentemente, senza alcun collegamento diretto con esso — viene riproposta
un po’ piu avanti, nello stesso atto II della tragedia, durante la scena 5%, quella
comprendente il dialogo tra Fedra e Ippolito. Il figlio di Teseo mostra di
illudersi — e di illudere, a sua volta, la matrigna — che suo padre possa forse
essere ancora vivo e che sia falsa la notizia, poco prima diffusasi, relativa alla
sua morte negli Inferi (notizia che, di li a poco, si rivelera davvero falsa e
inconsistente, con la riapparizione di Teseo: Ph. 618-622: «Madame, il n’est pas
temps de vous troubler encore. / Peut-étre votre Epoux voit encore le jour. / Le
Ciel peut a nos pleurs accorder son retour. / Neptune le protege, et ce Dieu
tutélaire / Ne sera pas en vain imploré par mon Pere»). A tali rassicurazioni
Fedra risponde ribadendo che e inutile sperare, ché non e consentito, a un
essere umano, vedere per due volte il fiume infernale, poiché l'avido
Acheronte non abbandona mai la preda che ha ghermito (Ph. 623-626):

On ne voit point deux fois le Rivage des morts,
Seigneur. Puisque Thésée a vu les sombres bords,
En vain vous espérez qu'un Dieu vous le renvoie,
Et’avare Achéron ne lache point sa proie32.

31 DALLA VALLE 2001, 94. Anche in tal caso, come si ¢ fatto supra (nota 25), riporto le
traduzioni di Albergati Capacelli, Ungaretti e Dalla Valle. Albergati Capacelli: «Della sua
morte spargonsi discorsi / Incredibili, e vari. Alcun racconta, / Che rapitore di novella amante
/ Abbiano i flutti questo infido sposo / Nell’onde lor racchiuso. Altri (e per tutto / Corre tal
voce), che all'inferno sceso / Con Piritoo veduto abbia Cocito, / E le nere acque, e che vivente
all’ombre / Siasi mostrato del tartareo regno, / Ma che dal tristo loco egli non abbia / Potuto
uscire, e ripassar que’ lidi, / Donde alcun uom non ritorn¢ giammai» (CARLONI VALENTINI
1972, 661); Ungaretti: «Sulla sua morte corrono le voci pit incredibili. / Chi dice che rapita di
nuovo un’altra amante, / Quello sposo fedele inghiottissero i flutti. / Chi dice, ed & discorso
che ovunque si diffonde, / Che disceso all'inferno insieme a Piritoo, / Abbia visto il Cocito e le
sue sponde tetre, / Si sia mostrato vivo alle infernali ombre; / Ma che dal triste luogo non sia
potuto uscire / Per ripassare il limite / Che tutti passano senza ritorno» (UNGARETTI - CAPATTI
1981, 79-81); Dalla Valle: «Si diffondono discorsi incredibili sulla sua morte. / Si dice che,
avendo rapito una nuova Amante, / Le Onde hanno inghiottito quello Sposo infedele. / Si dice
anche, e questa voce e diffusa dappertutto, / Che, sceso agl'Inferi con Piritoo, / Ha visto il
Cocito e le Rive oscure, / E si € mostrato vivo alle Ombre infernali, / Ma non ha potuto uscire
da quella triste dimora / E riattraversare le acque che si superano senza ritorno» (DALLA VALLE
2001, 93-95).

% Ivi, 112. Riporto anche qui (come supra, note 25 e 31) la versione di Albergati
Capacelli: «<Eh! che de’ morti / Non e dato mirar due volte i lidi. / Poiché Teseo vedute ha le
onde stigie, / Sperate indarno, che alle vostre braccia / Un Dio lo renda: 1’Acheronte avaro /
Sua preda non rilascia» (CARLONI VALENTINI 1972, 670); quella di Ungaretti: «Niuno due volte
vede / La spiaggia tetra dei morti, Signore. / Poiché vide Teseo quelle rive / E vana la speranza

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 12

Entrambi i discorsi or ora trascritti, quello pronunciato da Ismene e
quello proposto da Fedra, si fondano, com’e evidente, sul tdpos del “viaggio
senza ritorno”, della “land of no return”, nella considerazione dell’esistenza
di un luogo dal quale, una volta entrativi, € impossibile uscirne, ovvero il
regno dei morti, I’aldila, per un pagano gli Inferi, I'Ade, il fiume infernale, la
palude stigia, il prato degli asfodeli. Che poi, nella tradizione letteraria, vi
siano stati molti personaggi che, scesi nell’Ade — o nell’aldila ebraico o
cristiano —, siano poi riusciti, da vivi, a farne ritorno (quali Orfeo, Odisseo, lo
stesso Teseo, Eracle, Enea, san Paolo, i vari protagonisti delle visiones
medievali, Dante e cosi via), cio non inficia minimamente la sostanza del
motivo topico, ché esso mantiene inalterata la sua forza precettiva e assertiva,
travalicando i secoli e giungendo fino al nostro tempo.

Nella tragedia di Racine, la notizia — poi rivelatasi infondata — della
morte di Teseo e determinata dal fatto che il sovrano ateniese e, da qualche
tempo, sceso nel regno dei morti assieme al fraterno amico Piritoo, onde
portare a compimento una delle inesauribili imprese e avventure che lo hanno
reso cosl celebre in tutta I’Ellade®. Teseo e Piritoo, com’e noto, sono una delle
tante coppie di amici ‘perfetti’ delle quali abbonda la tradizione vetero-
testamentaria, greca e latina, medievale e moderna (da Davide e Gionata ad
Achille e Patroclo, da Damone e Finzia a Oreste e Pilade, da Eurialo e Niso a
Rolando e Olivieri, da Amico e Amelio a Tristano e Governale, e cosi via). A
una delle molteplici varianti del racconto mitologico delle avventure dei due
inseparabili amici* fa riferimento lo stesso Racine nella sua Préface:

J'ai méme suivi I'histoire de Thésée telle qu'elle est dans Plutarque. C’est dans cet
Historien que j'ai trouvé que ce qui avait donné occasion de croire que Thésée fiit
descendu dans les Enfers pour enlever Proserpine, était un voyage que ce prince avait
fait en Epire vers la source de I’ Achéron, chez un Roi dont Pirithotis voulait enlever
la Femme, et qui arréta Thésée prisonnier, apres avoir fait mourir Pirithous. Ainsi j'ai
taché de conserver la vraisemblance de I'histoire, sans rien perdre des ornements de
la Fable, qui fournit extrémement a la Poésie; et le bruit de la mort de Thésée, fondé

/ Che a rimandarlo a voi acceda un Dio, / E, avaro, la sua preda non allenta Acheronte»
(UNGARETTI - CAPATTI 1981, 99); e quella di Daniela Dalla Valle: «Non si vedono due volte le
Rive dei morti, / Signore. Poiché Teseo ha visto le sponde oscure, / Invano sperate che un Dio
ve lo restituisca, / E 1'avaro Acheronte non abbandona mai la sua preda» (DALLA VALLE 2001,
113). Sul rapporto fra le due analoghe considerazioni di Ismene e di Fedra si vd. anche le brevi
considerazioni di FUMAROLI 1993, 181, e di GHEERAERT 2007, 99, nota 88.

3 Molte di queste imprese di Teseo sono ricordate nella stessa Phédre; si pensi, per es.,
al lungo elenco di avventure del padre, proposto da Ippolito nella scena di apertura della
tragedia raciniana (Ph. 75-87).

3 Per un chiaro e articolato quadro della questione vd. BIONDETTI 1998, 573-574.

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 13

sur ce voyage fabuleux, donne lieu a Phedre de faire une déclaration d’amour, qui
devient une des principales causes de son malheur, et qu’elle n’aurait jamais osé faire
tant qu’elle aurait cru que son mari était vivant.?

Rinviando esplicitamente alla vita di Teseo di Plutarco®, il poeta
francese commette pero, a tal riguardo, un vistoso errore, ché il biografo di
Cheronea narra che Piritoo e Teseo si sono recati non negli Inferi, bensi
nell’Epiro (e, quindi, la loro si configura come una avventura assolutamente
terrena, non oltremondana). Il re dei Molossi, Aidoneo, aveva infatti una
moglie, Persefone, e una figlia, Core, e anche un cane, Cerbero. Quando
Aidoneo viene a sapere che Piritoo e Teseo non vengono a chiedere in moglie
sua figlia, bensi a rapirla, egli fa uccidere Piritoo da Cerbero e imprigiona
Teseo. Era dunque la figlia di Aidoneo (il “Roi” di cui parla Racine, senza
nominarlo) quella che Teseo e Piritoo volevano rapire, non la moglie, come
invece afferma lo stesso tragediografo, confondendo il lettore («chez un Roi
dont Pirithotis voulait enlever la Femme»).

In realta, pero, prescindendo dalla svista cui il poeta francese e
incappato nella sua prefazione (che non muta la sostanza di cio che verra detto
fra breve), e alla luce dei due brani che sono stati riportati poc’anzi, nella
tragedia Racine segue ancora un’altra tradizione mitologica (e ben diversa da
quella riportata da Plutarco), quella, cioe (assai piu nota e diffusa), che
racconta del viaggio di Teseo e Piritoo non in Epiro, ma negli Inferi, al fine di
rapire Persefone moglie di Ade: un racconto, questo, del quale ci offrono
testimonianza, fra gli altri, Euripide nell’Eracle, Apollodoro e Diodoro Siculo¥.
E che il drammaturgo seicentesco, in aperto contrasto con quanto da lui stesso
affermato nella Préface, segua poi, nel testo della tragedia, questa seconda e piu
conosciuta versione del mito emerge, con tutta evidenza, dalle parole di

3 DALLA VALLE 2001, 54-56.

36 Plut. Thes. 31: «Insieme [scil. Teseo e Piritoo] si misero in cammino alla volta
dell’Epiro, per vedere un po’ la figlia di Aidoneo, re dei Molossi. Questi aveva una moglie, cui
aveva posto nome Persefone, una figlia, di nome Core, e un cane Cerbero, contro cui
costringeva a combattere tutti i pretendenti della figlia, impegnandosi a darla a chi I'avesse
vinto. Appena avvertito che Piritoo e il suo compagno venivano non per chiedere la mano di
sua figlia, ma per trafugarla, li fece arrestare; Piritoo fu subito eliminato dal cane, e Teseo
rinchiuso in prigione» (CARENA 1974, 47).

37 Apollod. epit. 2 («Piritoo restod incatenato per sempre; Teseo invece fu liberato da
Eracle e ritorno ad Atene»: CAVALLI 1998, 203); bibl. I1 5, 12 («Giunto presso la porta dell’Ade,
[Eracle] trovo Teseo e Piritoo, quello che aveva aspirato alla mano di Persefone; per questo
adesso erano imprigionati. Appena videro Eracle, subito tesero le mani verso di lui, nella
speranza che la sua forza potesse liberarli. L’eroe riusci a prendere Teseo per la mano e farlo
alzare in piedi; ma mentre tentava di rialzare anche Piritoo, la terra tremo, e perse la presa»,
ivi, p. 103); Diod. Sic. IV 26. Per I'Eracle di Euripide, vd. infra.

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 14

Ismene che sono state riportate piu sopra, laddove la confidente di Aricia
afferma chiaramente come Teseo sia «disceso agli Inferi insieme a Piritoo» (Ph.
383-384: «On dit méme [...], / Qu’avec Pirithotis aux Enfers descendu»).

Chiarito questo aspetto, cio che qui, pero, importa maggiormente porre
in risalto e il gia ricordato motivo topico del “viaggio senza ritorno”. In primo
luogo, non si puo negare come, sulla formulazione dei due brani che si sono
letti poc’anzi, quello di Ismene e quello di Fedra, abbia sicuramente influito il
modello senecano. Il tragediografo latino, infatti, propone il diffuso tema del
“viaggio senza ritorno” (qui, nella fattispecie, un “lago che non concede
ritorno”, con riferimento alla palude stigia) nella rhésis con cui la protagonista
si presenta sulla scena (Phaedr. 91-95):

profugus en coniunx abest
praestatque nuptae quam solet Theseus fidem.
fortis per altas inuii retro lacus
uadit tenebras miles audacis proci,
solio ut reuulsam regis inferni abstrahat3s.

Il motivo ritorna, nella Phaedra, un po” piu avanti, nel corso del lungo
dialogo fra la protagonista e il figliastro, laddove ¢, ancora una volta, Fedra a
porre in risalto come Ade non abbia mai lasciato che chi, una volta, ha visitato
il suo regno, abbia potuto poi farne ritorno (Phaedr. 625-626):

regni tenacis dominus et tacitae Stygis
nullam relictos fecit ad superos uiam®.

Il tema, oltre che in Seneca, e particolarmente presente e diffuso nella
tradizione classica. Esso si riscontra, soprattutto, in una tragedia euripidea che
Racine assai probabilmente conosceva, ossia 1'Eracle®. Anzi, il motivo del
“viaggio senza ritorno” dal regno dei morti e uno dei temi piu ricorrenti e
insistiti nel dramma di Euripide (almeno nella prima parte di esso, quando si
ritiene che Eracle abbia incontrato la morte negli Inferi e, quindi, non possa
piu far ritorno per trarre la giusta vendetta contro l'usurpatore Lico, che
minaccia di morte suo padre Anfitrione, la sua consorte Megara e i suoi stessi
tigli). Mi spingerei addirittura ad affermare che esso si configura come uno dei
motivi-chiave, dei temi portanti del testo euripideo. I passi che, a tal proposito,

38 CASAMENTO 2011, 62 (cfr. il relativo commento, ivi, 153).

3 Tvi, 98 (commento a 196-197).

4 Avverto qui, una volta per tutte, che per le citazioni e le traduzioni dalla tragedia
euripidea mi servo di MIRTO 1997 (ma ho anche sovente consultato BELTRAMETTI - PONTANI
2002, 23-144).

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 15

potrebbero essere allegati e discussi sono non pochi ma, in questa sede (e onde
non appesantire questo intervento), mi limitero a riportarne e a illustrarne
soltanto alcuni, fra quelli che ritengo maggiormente significativi.

Il primo accenno al motivo in questione compare all’inizio del discorso
che il tiranno Lico pronuncia appena entrato in scena. Egli, crudelmente deciso
a sterminare tutta la famiglia di Eracle, fanciulli compresi, riprende
ironicamente le speranze che Anfitrione e Megara ripongono in un possibile
ritorno dell’eroe dall’aldila, per Lico — come nella tradizione — il “luogo dal
quale non si ritorna” (Her. 145-146):

N 1OV Tt A1dn) matéQa Twvde Kelpevov
mioteved’ fEetv;4

Un po’ piu avanti, la tematica — con la medesima consapevolezza della
inutilita delle speranze riguardo al ritorno di Eracle dagli Inferi e
dell'impossibilita che esse si concretizzino — ricompare nel discorso di Megara
al suocero Anfitrione. Ella riprende, si, la considerazione poco prima avanzata
da Lico, ma il senso, il significato, il ‘segno’ di essa e rovesciato: se per
I"'usurpatore, infatti, che Eracle (come chiunque altro) non possa tornare dal
regno dei morti costituisce un’ulteriore (e definitiva) spinta a perpetrare il
proprio crimine, facendo massacrare tutta la di lui famiglia (egli, in buona
sostanza, e quindi felice che Eracle non possa piu riapparire), per la moglie
dell’eroe, al contrario, cio rappresenta una triste e dolorosa consapevolezza,
propedeutica alla fine di ogni speranza e alla serena accettazione del proprio
destino. Diversamente da Anfitrione — che ancora nutre qualche illusione sul
possibile ritorno del figlio — Megara si manifesta, infatti come ormai
fatalmente rassegnata, ché nessuno, fra i morti, € mai tornato indietro dall’Ade
(e si osservi, in parallelo all’espressione di Lico poc’anzi riportata, che anche
queste parole di Megara sono pronunciate in forma di interrogativa retorica:
Her. 295-297):

Licépal d& v onv EATd’ 1) AoyiCopal
fi€ewv vouilelg maida oov yaiag Omo;
Kat tic Oavovtwv NABev €€ Awdov maALv;2

41 «Confidate forse nel fatto che il padre di costoro, che giace nell’Ade, tornera?»
(MIrRTO 1997, 113).

22 «Riguardo alla tua speranza, ecco come la penso. Tu credi nel ritorno di tuo figlio
da sotterra? E chi mai fra i morti e tornato indietro dall’Ade?» (ivi, 129). In merito a questo
passo, cosi osserva la studiosa nel suo commento: «Prendendo la parola Megara,
imprevedibilmente, non si schiera dalla parte di Anfitrione sulla necessita di resistere alle
minacce di morte, forti della loro posizione di supplici. Ritiene infatti che la morte sia ormai

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 16

Ancora, verso la conclusione del lunghissimo primo stasimo nel quale
vengono enumerate le celebri dodici fatiche (Her. 348-450)%, il coro narra
brevemente dell’ultima di esse, ossia del viaggio dell’eroe verso il “regno delle
lacrime”, I’Oltretomba, nel corso del quale egli ha trovato la morte e non e piu
tornato indietro, ché Caronte, col suo remo, aspetta coloro che hanno
terminato la loro esistenza terrena, per traghettarli nell’aldila*, in un “viaggio
senza ritorno”# (e fa la sua ricomparsa la medesima tematica), un viaggio
contrario alla pieta e alla giustizia (Her. 426-434):

OV TE
TIOAVOAKQLOV éTtAeVO” &C Al-
dav, MévVwV teAgLTAY,
v’ ékmepaivel tdAag
Blotov, ovd’ €Ba TdALY.
otéyard’ éonuot pllwv,
TV O AVOOTIHOV TEKVWYV
Xdowvog érpévet mAdta
Blov kéAevBov &Beov &odL-
KOV,

Incredibilmente ritornato dal regno dei morti, lo stesso Eracle, al padre
che lo interroga comprensibilmente stupefatto, narra di essere rimasto cosi a
lungo sotterra onde liberare Teseo, che si trovava ivi prigioniero: il quale
Teseo, a sua volta, ha ormai fatto ritorno nella sua Atene (Her. 618-621):

Augrrovwv
X00VOV d¢ Tiwg TocovTov 1o’ 1o xOovi;
‘HooaucAng

ineluttabile e, sul modello di dignita eroica proposto da Eracle, che essi debbano caso mai
evitare il sospetto di vilta suscitato da una resistenza estenuante, che non impedirebbe
comunque una fine ignominiosa» (ivi, 128).

43 Si tratta, com’e noto, del pilt ampio canto corale di tutta la produzione euripidea
superstite.

4 F la classica raffigurazione del traghettatore delle anime, poi fatta propria anche da
Dante (dove ricompare il particolare del remo): «Caron dimonio, con occhi di bragia / loro
accennando, tutte le raccoglie; / batte col remo qualunque s’adagia» (Inf. 1109-111).

4 Pontani, utilizzando un termine desueto e, a parer mio, abbastanza lambiccato
(com’era spesso nelle corde dello studioso), traduceva «viaggio irremeabile» (BELTRAMETTI -
PONTANI 2002, 51).

46 «E navigo verso il regno delle lacrime, 1’Ade, / I'ultima delle sue fatiche, / dove lo
sventurato ha portato a termine / la vita, né e mai piu tornato indietro. / La sua casa e deserta
d’amici / e Caronte, col suo remo, attende i figli alla meta del viaggio, / viaggio senza ritorno,
contrario alla pieta e alla giustizia» (MIRTO 1994, 151).

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phedre di Racine | 17

Onoéa kopllwv Exoovio’ ¢ Awdov, TaTeQ.
Augrrovwv

Kal Tov 'oTw; 1) Y¢S mateidog olxetat tédov;
‘HooaucAng

BéPmic’ AONvag véQBev AOUEVOC QUYWDVY.

Se e vero che I'accenno a Teseo, nel passo che si e or ora letto, anticipa
e prepara la successiva apparizione, sulla scena, dell’ Ateniese*, cio che, pero,
maggiormente importa ai fini del discorso che qui si sta conducendo e
I'interrelazione — non per0 necessariamente diretta — che collega
quest’episodio con il motivo del ritorno di Teseo in patria (non ad Atene ma a
Trezene, benché la sostanza non muti), nella Phedre®. L’esemplificazione
riguardante il motivo del “viaggio senza ritorno” nell’Eracle euripideo
potrebbe continuare ancora, ma preferisco fermarmi qui®. Ritengo infatti,
attraverso questi pochi esempi, di aver mostrato come il tema del “viaggio
senza ritorno”, nei due discorsi di Ismene e di Fedra nella tragedia raciniana,
risalga a una nobile e alta tradizione e, peraltro, sia intimamente legato alle
tigure di Eracle e Teseo (fra i pochi, pochissimi che siano scesi nell’Ade da vivi
e ne abbiano fatto ritorno)?, il che contribuisce a stabilire una certa qual
connessione, almeno a livello topico e tematico, tra la Phédre di Racine e l’Eracle
di Euripide.

Prima di avviarmi alla conclusione di questo paragrafo — e, insieme, di
questo intervento — vorrei, pero, avanzare un’ulteriore (e, per quel che mi
risulta, inedita) ipotesi relativa a un altro, possibile (se non proprio probabile)
modello cui Racine puo essersi ispirato per la delineazione, nelle due battute

4 «ANFITRIONE: Come mai sei rimasto per tanto tempo sotto terra? ERACLE: Mi sono
trattenuto per riportare Teseo fuori dall’Ade, padre. ANFITRIONE: E dove si trova? Forse ¢
tornato nella sua patria? ERACLE: E andato ad Atene, lieto di essere sfuggito agli Inferi» (ivi,
175-177).

48 Eur. Her. 1163 ss.

4 Cfr. supra, note 34-37 e relativo contesto.

% J] motivo ritornera, ovviamente, anche nell’Hercules furens senecano. Faccio solo un
paio di esempi, tratti dal lungo discorso introduttivo di Giunone, nel prologo della tragedia:
Sen. Herc. fur. 46-52: nec satis terrae patent: / effregit ecce limen inferni louis / et opima uicti regis ad
superos refert, / parum est reuerti, foedus umbrarum perit: / uidi ipsa, uidi nocte discussa inferum / et
Dite domito spolia iactantem patri / fraterna (ROSSI 1999, 66); 55-56: patefacta ab imis manibus retro
uia est / et sacra dirae mortis in aperto iacent (ibid.: cfr. anche CAVIGLIA 1979, 98).

51 E, all'interno della produzione tragica euripidea, non bisogna dimenticare un altro
viaggio oltremondano effettuato da Eracle, nell’Alcesti (per cui vd. PADUANO 1993), per
liberare Alcesti moglie di Admeto e riportarla in vita fra i suoi cari dopo che ella era morta,
sacrificandosi per il marito. Motivo, questo della morte e del successivo ritorno alla vita, che
tornera nelle rielaborazioni tardoantiche e medievali del mito di Alcesti: cfr., per es., ARENA
1993 e MANZOLI 2010.

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



* Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phédre di Racine | 18

di Ismene e di Fedra, del motivo topico del “viaggio senza ritorno”, della
“terra da cui mai nessuno ha fatto ritorno”. Tale possibile — o, ripeto, probabile
— suggestione potrebbe essere costituita da un passo del celeberrimo carme
catulliano sulla morte del passero di Lesbia (carm. 3, inc. Lugete, o Veneres
Cupidinesque)>.

Nel deplorare la dolorosa scomparsa del passero tanto adorato dalla
donna amata, il poeta latino compone un «epicedio costruito nel pieno rispetto
delle convenzioni del genere, con l'invito a partecipare al lutto (vv. 1-2), la
proclamazione del triste avvenimento (vv. 3-4), I'elogio del morto (vv. 5-10),
la sua comploratio (vv. 11-12 e 16), 'imprecazione nei confronti delle divinita
dell’oltretomba (vv. 13-14), il lamento per il dolore della persona piu vicina al
defunto (vv. 17-18)».3 E pur vero, perd, che, benché in presenza di una
struttura sostanzialmente ‘classica” del carmen (soprattutto, come in tal caso,
laddove si tratti di epicedi per animali),** Catullo, a partire dai vv. 11-12 (quelli
contenenti la comploratio per la dipartita del passero), viri verso
«un’intonazione bonariamente ironica, accentuata dallo stile altisonante che si
pone in netto contrasto con la tenuitas dell’argomento trattato»®. Questi i due
endecasillabi faleci che qui interessano (carm. 3, 11-12):

qui nunc it per iter tenebricosum
illud, unde negant redire quemquamo>s.

Come opportunamente nota, ancora, Fedeli, «il passaggio dai tempi
telici al presente luttuoso [...] e segnato da qui nunc (v. 11), che riproduce 1'uso
analogo [...] tanto caro ai poeti ellenistici, mentre tenebricosus costituisce un
neologismo con intenti di parodica solennita, coniato su aggettivi arcaici ed
epici in -osus»*. Si osservi piu da vicino, in ogni modo, il dettato dei due versi
in oggetto, nei quali viene riproposto il motivo, topico e canonico — e gia
ampiamente delibato nelle pagine precedenti —, del “viaggio senza ritorno”, il
viaggio, questa volta, non di un eroe come Eracle o Teseo, bensi di un piccolo
e inoffensivo volatile da poco defunto, che si avvia tristemente verso quella

52 Cito il carme catulliano da FEDELI 1998, 6 (con relativo commento a 516-517, che qui
seguo assai da vicino; vd. altresi THOMSON 1998, 207-212).

53 FEDELI 1998, 516.

5¢ Cfr. gli epigrammi raccolti in Anth. Pal. VII 189-216.

5 FEDELI 1998, 516.

56 vi, 6; cfr. anche TRAINA - MANDRUZZATO 1982, 78, e THOMSON 1998, 101.

57 FEDELI 1998, 516-517. Pressoché analogo il commento di Thomson: «A parody of
epic style; but tenebricosum is a colloquial, even somewhat vulgar form, which lightens the
tone and firmly identifies it as mock-heroic» (THOMSON 1998, 209).

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



* Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phédre di Racine | 19

strada buia, verso quel cammino tenebroso dal quale, come tutti dicono,
nessuno e mai tornato indietro.

Non e, comunque, assolutamente mia intenzione tentare di fornire, in
questa sede, una nuova ‘lettura” del carme catulliano (sul quale esiste, come
quasi per tutti i componimenti poetici del Veronese, una bibliografia specifica
discretamente impressionante)®, bensi, assai pitt modestamente, ipotizzare
come la lettura di Catullo, unitamente a quella di Euripide e di Seneca (e di
tanti altri auctores antichi, medievali e moderni), possa aver contribuito alla
formulazione, da parte di Racine, della tematica dell’“impossibile ritorno” che
sta a fondamento dei due diversi interventi di Ismene e di Fedra, nel secondo
atto della sua tragedia.

D’altra parte, che Racine conoscesse Catullo emerge, con tutta evidenza,
ancora una volta (alla stregua di quanto si e detto nel paragrafo precedente a
proposito di Lucrezio), dalla lettura e dallo studio dei suoi carmina latini. Per
fare un solo esempio, la clausola esametrica flamma medullas (nel gia ricordato
carm. IV, In avaritiam, v. 17), oltre a ricorrere in Verg. Aen. IV 66 e georg. 111 271
(qui variata in flamma medullis), e quindi ancora in Manil. Astr. I 881, e in
Petron. Sat. 121, 106, appariva gia prima, per I'appunto, in Catullo, carm. 100,
7 (cum vesana meas torreret flamma medullas)®.

4. Le considerazioni fin qui svolte, frutto di una lunga, reiterata e attenta
lettura della tragedia raciniana®, hanno avuto — almeno, nelle mie intenzioni
— lo scopo di offrire (o soltanto di proporre) alcuni spunti di riflessione
riguardanti due modelli latini (Lucrezio e Catullo) che, unitamente alle ben
piu incisive e operanti suggestioni euripidee e senecane, possono essere stati
tenuti variamente presenti dal poeta francese.

Forse qualcuno mi potra obiettare che si tratta di ‘dettagli’,
assolutamente ininfluenti (o ben poco influenti) per la profonda comprensione
e la retta interpretazione del capolavoro raciniano®'. Ma a una tale obiezione si

% Mi limito, qui, a menzionare — fra gli studi specifici a me noti — Moussy 1977,
DAHLEN 1977, MEZZABOTTA 1990 ed ELERICK 1993.

59 Cfr. MARCONI 2013, 96.

6 Il mio primo approccio alla Phédre risale addirittura al lontano 1969, quando avevo
soltanto 12 anni e per la prima volta lessi la tragedia raciniana nella traduzione italiana di Ugo
Dettore, in un libriccino della vecchia BUR che avevamo a casa (DETTORE 1952).

61 «Fedra € la chiave di volta nella storia della tragedia francese. Tutto cio che la precede
sembra che la annunci, nulla di cid che viene dopo la supera. E Fedra che ci fa esitare davanti
alla dichiarazione di Coleridge che la superiorita di Shakespeare su Racine e incontestabile
quanto ovvia» (STEINER 1965, 67). Il passo di Coleridge al quale, probabilmente, Steiner faceva

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



* Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phédre di Racine | 20

potrebbe rispondere che, forse, e proprio la disamina di questi ‘dettagli’,
unitamente alle piti ampie e critiche indagini complessive (fornite da studiosi
certamente piu esperti e capaci di quanto io non sia), a contribuire a
completare il mosaico della cultura di un autore, di un poeta, di un
drammaturgo. Non voglio certo riprendere, a proposito di Racine, la
discussione e la polemica — non esente da toni assai aspri e veementi — sui
cosiddetti “dettagli’ della filologia che, piu di vent’anni fa, pose a confronto
dialettico due studiosi del calibro di Gennaro Sasso e Mario Martelli (nello
specifico, a proposito del Machiavelli)®?, ma tengo, in ogni modo, a ribadire
come anche la disamina di alcuni semplici frustuli di documentazione quali
quelli che ho cercato di illustrare nelle pagine precedenti — pur a livello di
semplici ipotesi — possa senz’altro giovare a una migliore, pit completa e
consapevole delineazione della figura di un autore, di un poeta, di un
drammaturgo colto e classicamente avvertito quale Racine indubbiamente fu.

E, per concludere questo intervento e per aprire, nello stesso tempo,
uno scenario che potrebbe forse rappresentare 1'oggetto privilegiato di una
futura indagine, circa settanta/ottant’anni prima che Racine scrivesse la sua
immortale tragedia su «la fille de Minos et de Pasiphaé» (Ph. 36)%, vi era stato
un altro grandissimo poeta (come lo son stati, d’altra parte, Euripide, Lucrezio,
Catullo e Seneca e, poi, Racine) che aveva fatto ricorso, in uno dei luoghi piu
giustamente celebri della sua immensa produzione, al tema del “viaggio senza
ritorno” sul quale mi sono dilungato in precedenza. William Shakespeare,
infatti, entro il celeberrimo monologo di Amleto, nella scena 1° dell’atto III
dell’Hamlet, aveva fatto pronunciare al giovane principe danese le seguenti
parole (Ham. Il 1, 76-82):

Who would fardels bear,
To grunt and sweat under a weary life,
But that the dread of something after death,
The undiscovered country, from whose bourn

qui riferimento si legge nel cap. 23 della Biographia Literaria (1817) del poeta e critico inglese:
«He [scil. Lessing] proved, that, in all the essentials of art, no less than in the truth of nature,
the plays of Shakespeare were incomparably more coincident with the principles of Aristotle,
than the productions of Corneille and Racine, notwithstanding the boasted regularity of the
latter».

62 Cfr. SASSO 1997; MARTELLI 2001 (nonché BAusI 2018).

63 E un alessandrino giustamente memorabile, «superbo non soltanto per la sonorita
esotica, ma perché spalanca sulla notte i cancelli della ragione. Nello scenario di corte,
delimitato con tanta precisione dalle notazioni formali e dalle cadenze dello stile neoclassico,
irrompe qualcosa di arcaico, di incomprensibile e barbaro. Fedra e la figlia dell'inumano;
discende direttamente dal sole, nelle sue vene scorrono i fuochi primordiali della creazione»
(STEINER 1965, 69-70).

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



" Armando Bisanti, Lucrezio ¢ Catullo nella Phédre di Racine | 21

No traveller returns, puzzles the will,
And makes us rather bear those ills we have,
Than fly to others that we know not of?6

Non so, in tutta franchezza,® se vi sia mai stato qualcuno, all’interno
dell’enorme mole di studi, indagini, ricerche su Shakespeare e, in particolare,
sull’' Hamlet®, che si sia espressamente dedicato all'individuazione e alla
discussione delle fonti e dei modelli cui il drammaturgo inglese puo aver
attinto per l'immagine del «paese inesplorato dai cui confini nessun
viaggiatore fa ritorno» (Ham. III 1, 79-80: «The undiscovered country, from
whose bourn / No traveller returns»). Ma, in fondo, cio non importa piu di
tanto ai fini del contributo che qui ho voluto proporre.

Cio che, invece, importa e rilevare come, indipendentemente 1'uno
dall’altro, i due piu grandi drammaturghi dell’Europa del Seicento, in luoghi
cruciali della loro produzione teatrale, si siano serviti entrambi di
un’immagine, quella della “terra da cui non si ritorna”, d’indiscussa e
indiscutibile seduzione, contraddistinta da quella compresenza di mistero e di

64 Cito il testo shakespeariano da DOVER WILSON 1936, 60-61. Come si & fatto supra
(note 25, 31-32) per i passi raciniani, riporto, qui di seguito, alcune delle principali versioni
italiane del passo su riportato: «Chi s’adatterebbe a portar cariche, a gemere e sudare sotto il
peso di una vita grama, se non fosse che la paura di qualcosa dopo la morte — quel territorio
inesplorato dal cui confine non torna indietro nessun viaggiatore — confonde e rende perplessa
la volonta, e ci persuade a sopportare i malanni che gia soffriamo piuttosto che accorrere verso
altri dei quali ancor non sappiamo nulla» (BALDINI 2003, 143); «Chi vorrebbe sudare e
bestemmiare / spossato, sotto il peso della vita, / se non fosse 'angoscia del paese / dopo la
morte, da cui mai nessuno / € tornato, a confonderci il volere / ed a farci indurire ai mali d’oggi
/ piuttosto che volare a mali ignoti?» (MONTALE - ZAZO 2016, 139); «Chi vorrebbe portare
fardelli, imprecando e sudando sotto il peso logorante della vita, se il terrore di qualcosa dopo
la morte, il paese inesplorato dai cui confini nessun viaggiatore ritorna, non disorientasse la
volonta e ci facesse sopportare i mali che patiamo piuttosto che volare incontro ad altri che
non conosciamo» (BERTINETTI 2005, 175-177); «Chi sosterrebbe fardelli / grugnando di sudore
in questa stanca vita / se non fosse che il timore di qualcosa oltre la morte / (la terra mai
scoperta dai cui confini / nessun viaggiatore torna) sconcerta la volonta / e ci fa sopportare i
mali che abbiamo / invece di accorrere verso quelli che non conosciamo?» (CORONATO 2022,
185).

65 D’altra parte, io non sono certo un anglista — e, in realta, neppure un grecista, né un
latinista classico, né, ancora, un francesista — ma uno studioso e docente di letteratura latina
medievale e umanistica che e anche un lettore appassionato e indefesso di Euripide e di
Seneca, di Lucrezio e di Catullo, di Shakespeare e di Racine (e di tanti altri autori antichi e
medievali, moderni e contemporanei).

6 Per una chiara e sintetica illustrazione dei vari problemi riguardanti la
composizione, le versioni e le rappresentazioni dell’Hamlet, cfr., almeno, BALDINI 1964, 343-
362, e SERPIERI 2005, 9-48, 257-309.

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



4" Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phedre di Racine | 22

fatalismo, di rassegnazione e di speranza che contribuisce alla sua inobliabile
e persistente fascinazione.

Armando Bisanti

Universita degli Studi di Palermo

Dipartimento di Culture e Societa

Ed. 15, Viale delle Scienze

90128 Palermo

armando.bisanti@unipa.it

Bibliografia

ABRAHAM 1982
C. Abraham, Tristan and Racine. Anxiety in «Osman» and «Bajazet», in Zeitschrift fiir franzosische
Sprache und Literatur, 92.1, 1982, 1-8.
ACHACH 1986
J. Racine, Iphigénie, avec une notice historique et littéraire, des notes explicatives, une
documentation thématique des jugements, un questionnaire et des sujets de devoirs par D.
Achach, Paris 1986.
ARENA 1993
G. Arena, La morte e il ritorno alla vita: la struttura ed il ‘Leitmotiv’ dell’«Alcesti» di Barcellona, in
Aufidus, 21, 1993, 7-12.
ARICO 2003
A. Marchetti, Della Natura delle cose di Lucrezio, a cura di D. Arico, Roma 2003.
BALDINI 1964
G. Baldini, Manualetto shakespeariano, Torino 1964.
BALDINI 2003
W. Shakespeare, Amleto, introd., tr. it. e note di G. Baldini, testo ingl. a fronte, Milano 2003.
BARBERI SQUAROTTI 2000
Giov. Barberi Squarotti, Selvaggia dilettanza. La caccia nella letteratura italiana dalle origini a
Marino, Venezia 2000.
BARONE 2014
C. Barone (a cura di), Euripide, Racine, Goethe, Ritsos, Ifigenia. Variazioni sul mito, Venezia 2014.
BAus1 2018
F. Bausi, Dio (0 il diavolo?) sta nei dettagli. Martelli e la filologia, a dieci anni dalla morte, in Interpres,
36,2018, 264-273.
BELTRAMETTI - PONTANI 2002
Euripide, Tragedie, a cura di A. Beltrametti, con un saggio di D. Lanza, tr. it. di F.M. Pontani,
testo gr. a fronte, vol. III (Eracle, Oreste, Baccanti, Reso, 1l Ciclope), Torino 2002.
BERTINETTI 2005
W. Shakespeare, Amleto, a cura di P. Bertinetti, testo ingl. a fronte, Torino 2005.
BIONDETTI 1998
L. Biondetti, Dizionario di mitologia classica. Déi, eroi, feste, Milano 1998.
BISANTI 2022
A. Bisanti, II sacrificio di Ifigenia fra Ditti-Settimio e Draconzio, in Les Etudes Classiques, 90.1-4,
2022 (= Dracontius dans la culture de I’ Antiquité tardive. Actes du Colloque tenu les 3 et 4 octobre

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



- 3
2
4

j
N ":B/‘”' Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phedre di Racine | 23

(s
\

2019 a I'Université Cote d’Azur [Nice], textes édités par G. Scafoglio, Namur [B] 2022), 143-
165.

BISANTI 2025
A. Bisanti, Rossana come Aiace. Nota a Jean Racine, «Bajazet» 1243-48, in Kowva tax @Awv. Studi
in onore di Valeria Ando, a cura di N. Cusumano [et alii], Palermo 2025.

BoukalIL 2016
A. Boukail, L’image de I’Orient dans la tragédie «Bajazet» de Jean Racine, in Laboratory of Linguistic
and Literary Studies, 2, 2016, 129-136.

CAMPBELL 1999
J. Campbell, «Bajazet» and Racinian Tragedy. Expectations and Difference, in Dalhousie French
Studies, 49, 1999, 103-118.

CARENA 1974
Plutarco, Vite parallele, tr. it. e introd. di C. Carena, vol. I, Milano 1974.

CARLONI VALENTINI 1972
J. Racine, Teatro completo, introd. e note di R. Carloni Valentini, tr. it. di A.F. Adami, F.
Albergati Capacelli, L. Bergalli Gozzi, R. Carloni Valentini, A. Chiarelli Pannini, A. Conti, C.
Ferri, G. Martignago, P. Maspero, P. Napoli Signorelli, I. Pindemonte, A. Sanvitale, N.
Siminetti, G. Zanella, Milano 1972.

CASAMENTO 2007
A. Casamento, Ippolito figlio degenere (Sen. Phaedr. 907-908), in Materiali e Discussioni per I’ Analisi
dei Testi Classici, 59, 2007, 87-102.

CASAMENTO 2011
Seneca, Fedra, a cura di A. Casamento, testo lat. a fronte, Roma 2011.

CAVALLI 1998
Apollodoro, Biblioteca. Il libro dei miti, introd., tr. it. e note di M. Cavalli, testo gr. a fronte,
Milano 1998.

CAVIGLIA 1979
L. Anneo Seneca, Il furore di Ercole, introd., testo, tr. it. e note a cura di F. Caviglia, Roma 1979.

CORONATO 2022
W. Shakespeare, Amleto, introd., note e nuova tr. it. di R. Coronato, testo ingl. a fronte, Milano
2022.

DAGLEY 1937
C.R. Dagley, Racine’s «Andromaque». A Study of Source, in Proceedings of the Modern Language
Association, 52.1, 1937, 80-99.

DAHLEN 1977
E. Dahlen, Der tote Sperling der Lesbia. Einige Randbemerkungen zu Catull’s Gedicht 3, in Eranos,
75,1977, 15-21.

DALLA VALLE 1964
D. Dalla Valle, Il teatro di Tristan I’Hermite, Torino 1964.

DALLA VALLE 1985
D. Dalla Valle, Classicita della «Fedra» di Racine, in Atti delle Giornate di studio su Fedra (Torino,
7-9 maggio 1984), a cura di R. Uglione, Torino 1985, 245-254.

DALLA VALLE 1986
D. Dalla Valle, Gli «Hippolytes» senechiani del teatro francese (Garnier 1573 - La Pineliére 1635),
Torino 1986.

DALLA VALLE 1988
D. Dalla Valle, L'«Hippolyte» di La Pineliére. La desacralizzazione del mito, in Lectures, 23, 1988,
35-49.

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



- 3
2
4

j
N ":B/‘”' Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phedre di Racine | 24

(s
\

DALLA VALLE 1990
D. Dalla Valle, Quando Ippolito s'innamora («Hypolite» di Gilbert, 1647 - «Hippolyte» di Bidar, 1675
- «Phédre et Hippolyte» di Pradon, 1677), Torino 1990.

DALLA VALLE 2001
J. Racine, Fedra e Ippolito, a cura di D. Dalla Valle, con testo a fronte, Venezia 2001.

DALLA VALLE 2006
D. Dalla Valle, Il mito cristianizzato. Fedra / Ippolito e Edipo nel teatro francese del Seicento, Bern
2006.

DALLA VALLE 2014
D. Dalla Valle, Una Fedra innocente e preziosa nell’«Hypolite» di Gabriel Gilbert. Tra la
conservazione del mito e la novita delle varianti, in Par les siecles et par les genres. Mélanges en
I'honneur de Giorgetto Giorgi, edd. E. Schulze-Busacker - V. Fortunati, Paris 2014, 233-244.

DALLA VALLE - RESCIA - PAVESIO 2012
D. Dalla Valle - L. Rescia - M. Pavesio (a cura di), Da un genere all’altro. Trasposizioni e riscritture
nella letteratura francese, Roma 2012.

DECLERCQ 2011
G. Declercq, Hippolyte calomnié. Rhétorique et sophistique dans la tragédie racinienne, in Revue
d’Histoire Littéraire de la France, 111.4, 2011, 819-836.

DE SANCTIS 1856
F. De Sanctis, La «Fedra» di Racine, in Rivista Contemporanea, 3, 1856, 597-615 (poi in 1d., Saggi
critici, a cura di L. Russo, vol. II, Bari 1965, 1-26).

DETTORE 1952
J. Racine, Fedra, a cura di U. Dettore, Milano 1952.

DONALDSON-EVANS 1973
L.K. Donaldson-Evans, The “récit de Théramene” reconsidered, in Romance Notes, 14.3, 1973, 544-
550.

DOVER WILSON 1936
W. Shakespeare, The Tragedy of Hamlet, Prince of Denmark, ed. by J. Dover Wilson, Cambridge
1936.

DuBu 1991
J. Dubu, «Esther». Bible et poésie dramatique, in The French Review, 64.4, 1991, 607-620.

ELERICK 1993
C. Elerick, On Translating Catullus 3, in Scholia, 2, 1993, 90-96.

FEDELI 1998
Poesia d’amore latina. Catullo, Properzio, Tibullo, Corpus Tibullianum, a cura di P. Fedeli, testo lat.
a fronte, Torino 1998.

FORESTIER 1996
G. Forestier, Jean Racine. Approche bibliographique, in Littératures Classiques, 26, 1996 (= Les
tragédies romaines de Racine: «Britannicus», «Bérénice», «Mithridate». Actes de la Journée d’étude
du 18 novembre 1995 a Marseille et de la Journée Racine en Sorbonne du 13 janvier 1996), 217-
234.

FRANCIS 1967
P.D.C. Francis, Les métamorphoses de Phedre dans la littérature francaise, Québec [CA] 1967.

FUMAROLI 1993
M. Fumaroli, Entre Athénes et Cnossos: les dieux paiens dans «Phédre», in Revue d’Histoire Littéraire
de la France, 93.1, 1993, 30-61; 93.2, 1993, 172-190.

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



A
&
S Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phédre di Racine | 25

GARBARINO 1992
G. Garbarino, La «Fedra» di Seneca e alcune tragedie francesi del Seicento, in Quaderni di Cultura e
di Tradizione Classica, 10, 1992, 277-290.

GHEERAERT 2007
T. Gheeraert, Voix de Dieu, voix des dieux: oracles, visions et prophéties chez Jean Racine, in Etudes
Epistéme, 12, 2007, 83-115.

HAMMOND - HAMMOND 2022
N. Hammond - P. Hammond (Eds.), Racine’s Roman Tragedies. Essays on «Britannicus» and
«Bérénice», Leiden-Boston 2022.

HAMMOND - HAMMOND 2024
N. Hammond - P. Hammond (Eds.), Racine’s Tragedies of Tyranny. Essays on «Bajazet» and
«Mithridate», Leiden-Boston 2024.

HAMMOND - HARRIS 2020
N. Hammond - ]. Harris (Eds.), Racine’s «Andromaque». Absences and Displacements, Leiden-
Boston 2020.

HERRMANN 1925
L. Herrmann, «Octavie», source de «Britannicus», in Bulletin de 1’ Association Guillaume Budé, 7,
1925, 15-28.

JOHANNES 1974
T. Johannes, Di alcune condizioni dell’ambiguita («Phédre et Hippolyte» di Pradon e «Phédre» di
Racine), in Strumenti Critici, 24, 1974, 328-342.

KNIGHT 1950
R.C. Knight, Racine et la Gréce, Paris 1950.

KocH 1975
P. Koch, Sur quelques livres de la bibliothéque de Racine, in Revue d’Histoire Littéraire de la France,
75.4, 1975, 608-610.

LANGE 1916
M. Lange, Racine et le roman d’Héliodore, in Revue d’Histoire Littéraire de la France, 23.1-2, 1916,
145-162.

LAZZARINI - CONTE 1986
Ovidio, Rimedi contro I'amore, a cura di C. Lazzarini, con un saggio di G.B. Conte, testo lat. a
fronte, Venezia 1986.

LECOMPTE 2020
J. Lecompte, L'ombre de Q. Roscius le comédien. Racine lecteur de Cicéron et de Quintilien, in Revue
Europe, 1092, avril 2020, 34-44.

MANzoL1 2010
D. Manzoli, Alcesti mediolatina, in «Alle gentili arti ammaestra». Studi in onore di Alkistis Proiou, a
cura di A. Armati [et alii], Roma 2010, 163-190.

MARCONI 2013
G. Marconi, Poesie latine di Jean Racine, Pisa-Roma 2013.

MARTELLI 2001
M. Martelli, I dettagli della filologia, in Interpres, 20, 2001, 212-271 (poi in Id., Tra filologia e storia,
Otto studi machiavelliani, a cura di F. Bausi, Roma 2009, 278-335).

MARTELLOTTI 1951
G. Martellotti, Diana o Minerva?, in Rinascimento, 3, 1951, 185-186 (poi in Id., Dante e Boccaccio
e altri scrittori dall’Umanesimo al Romanticismo, a cura di V. Branca - S. Rizzo, premessa di U.
Bosco, Firenze 1983, 221-223).

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



- 3
2
4

j
N ":B/‘”' Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phedre di Racine | 26

(s
\

MAURI 2010
D. Mauri, Il mito cristianizzato di Daniela Dalla Valle all’ interno dei nuovi studi sul mito, in Studi
Francesi [online], 54.3, 2010, 491-496.
MEZZABOTTA 1990
M.R. Mezzabotta, Johannes Burman, Catullus 3.11-14 and Virgil, Aeneid 1.33, in Liverpool Classical
Month, 15,1990, 190-191.
MIRTO 1997
Euripide, Eracle, introduzione, tr. it. e note a cura di M.S. Mirto, testo gr. a fronte, Milano 1997.
MONTALE - ZAZ0 2016
W. Shakespeare, Amleto, tr. it. di E. Montale, apparati a cura di A.L. Zazo, con uno scritto di
S.T. Coleridge, testo ingl. a fronte, Milano 2016.
Moussy 1977
C. Moussy, «Veneres Cupidinesque» (Catull. 3.1), in Melanges offerts a L. Seder Senghor, Dakar
[Sen.] 1977, 305-314.
PADUANO 1993
Euripide, Alcesti, introd., tr. it. e note di G. Paduano, testo gr. a fronte, Milano 1993.
PAGLIAT 1978
V. Alfieri, Parere sulle tragedie e altre prose critiche, a cura di M. Pagliai, Asti 1978.
PIQUE 2014
B. Piqué, Da un genere all’altro. Trasposizioni e riscritture nella letteratura francese, in Studi Francesi
[online], 58.1, 2014, 136-138.
RirARI 2024
G. d’Annunzio, Fedra, ediz. critica e comm. a cura di E. Ripari, Gardone Riviera [BS] 2024.
Rosst 1999
Lucio Anneo Seneca, La follia di Ercole, introd., tr. it. e note di E. Rossi, testo lat. a fronte, Milano
1999.
SANTOLI 2019
C. Santoli, «Fedra» di d’Annunzio. Dall’Ellade all’interpretazione del mito, Venezia 2019.
SASsO 1997
G. Sasso, Machiavelli e gli antichi e altri saggi, vol. IV, Milano-Napoli 1997.
SCHMIDT 2018
K. Schmidt, Between Verisimilitude and History. The Case of Jean Racine’s «Bajazet», in
Renaessanceforum, 13, 2018, 119-140.
SERPIERI 2005
W. Shakespeare, Il primo Amleto, a cura di A. Serpieri, con testo a fronte, Venezia 2005.
SOARE 2008
A. Soare, La rencontre de Phédre et d’Hippolyte de Sénéque a Racine, in Etudes Francaises, 44.2, 2008,
119-135.
SPITZER 1948
L. Spitzer, Linguistics and Literary History. Essays in Stylistics, Princeton [New Jersey] 1948 (poi
ivi, 19672).
STEINER 1965
G. Steiner, Morte della tragedia, Milano 1965 (ed. orig.: The Death of Tragedy, Oxford-New York
1961).
STONE 1964
J.A. Stone, Sophocles and Racine. A Comparative Study in Dramatic Technique, Geneve 1964.

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



4" Armando Bisanti, Lucrezio e Catullo nella Phedre di Racine | 27

STRAPPINI 1998
B. Stefonio, Crispus, tragoedia, a cura di L. Strappini, appendice paratestuale di L. Trenti, Roma
1998.
THOMSON 1998
Catullus, Edited with a Textual and Interpretative Commentary by D.F.S. Thomson, Toronto-
Buffalo-London 1998.
ToBIN 1971
R.W. Tobin, Seneca and Racine, Chapel Hill [North Carol.] 1971.
ToORINO 2007
B. Stefonio, Crispus, a cura di A. Torino, in Atti della Accademia Nazionale dei Lincei. Rendiconti.
Classe di Scienze Morali, Storiche e Filologiche, s. IX, 22, 2007, 491-724.
TRAINA - MANDRUZZATO 1982
Gaio Valerio Catullo, I Canti, introd. e note di A. Traina, tr. it. di E. Mandruzzato, testo lat. a
fronte, Milano 1982.
TRINACTY 2016
C.V. Trinacty, The Death of Hippolytus. Reception and Representation in Seneca, Racine, and Kane,
in Pan. Rivista di Filologia Latina, n.s., 5, 2016, 115-133.
UNGARETTI - CAPATTI 1981
J. Racine, Fedra, tr. it. di G. Ungaretti, a cura di A. Capatti, testo fr. a fronte, Milano 1981.
VIOLATO - MARIOTTI 2012
G. Violato - F. Mariotti, Racine et la duplication de la guerre de Troie, in Revue Italienne d'Etudes
Francaises [en ligne], 2, 2012, 1-15.

Abstract

Studies and research on the classical sources and models of Jean Racine’s Phedre have mainly
focused on identifying the influences and echoes drawn from Euripides’ Hippolytus and
Seneca’s Phaedra. This paper, however, seeks to highlight certain passages of the tragedy that
may plausibly have been influenced by Lucretius and Catullus.

Keywords: Jean Racine, Phédre, classical tradition, Lucretius, Catullus

Gli studi e le indagini sulle fonti e i modelli classici della Phédre di Jean Racine hanno
privilegiato l'individuazione degli influssi e degli echi attinti all’Ippolito di Euripide e alla
Phaedra di Seneca. In quest’intervento, invece, si cerca di porre 1’accento su alcuni passi della
tragedia che possono verosimilmente essere stati influenzati da Lucrezio e da Catullo.

Parole chiave: Jean Racine, Phédre, tradizione classica, Lucrezio, Catullo

Nnooc. Culture e Societa del Mondo Antico 1-2025, 1-27



