Ricerche di Storia Antica

ALBERTO GANDINI

Il Gran Re come Dio

Per un riesame della storicita di Arist. Mu. 398a-b

1. Definizione della ricerca”

Il breve trattato Ilept woopov incluso allinterno del Corpus
Aristotelicum, noto in letteratura con il titolo latino De mundo, € venuto ad
assumere nel corso dei secoli una crescente rilevanza nella tradizione degli
studi volti alla ricostruzione della filosofia teologica di Aristotele e della sua
Scuola. L’opera, che nella sua pagina d’esordio (cap. 1) si propone come
protrettico alla filosofia indirizzato a un Alessandro 1)yepdévwv aolotog,
comunemente identificato con il Macedone, consiste in una trattazione
sintetica della realta cosmica, strutturalmente bipartita: essa e considerata,
dapprima, scientificamente, ovvero nelle sue componenti fisiche -
astronomiche, geografiche e meteorologiche (capp. 2-5); quindi,
metafisicamente, nei suoi principi teologici ultimi (capp. 6-7). I due capitoli
conclusivi, in particolare, sono quelli che sin dall’Antichita hanno richiamato
maggiormente 1’attenzione di lettori e interpreti: al loro interno, e sviluppata
I'idea dell’esistenza di un principio divino supremo (0&6g) concepito come
generatore, ordinatore e conservatore dell'universo, di cui costituisce il
motore immobile; un ‘Dio” la cui presenza non esclude quella di una
pluralita di altri enti divini, che tuttavia, pur partecipando della medesima
natura eterea, risultano a esso subordinati e (alla pari di tutto il resto del
cosmo) da esso ricevono movimento.

L’opera e, notoriamente, di controversa attribuzione. A partire
dall’'Umanesimo, un numero crescente di voci si e pronunciato contro la sua
autenticita, in ragione delle differenze — in fatto di contenuti, lingua, stile e
procedere argomentativo — ravvisabili rispetto agli scritti del Corpus

* Sono grato ai referee anonimi per 'attenzione con cui hanno condotto la revisione
di una prima versione del contributo: la redazione finale del testo recepisce molti dei
numerosi spunti di riflessione che mi sono stati offerti. Cid premesso, la responsabilita di
quanto scritto € interamente mia.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023 ISSN 2036-587X



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 475

attribuibili con certezza allo Stagirita. Un simile indirizzo critico ha vissuto la
sua stagione di massima fioritura tra il XIX e la prima meta del XX secolo,
quando la quasi totalita degli studiosi e stata portata a riconoscere nel
trattato il prodotto di un autore filosoficamente eclettico o, comunque,
'espressione di una temperie culturale post-classica, variamente datata tra la
piena eta ellenistica e la prima eta imperiale (III secolo a.C.-II secolo d.C.).. Di
contro, la tesi della paternita aristotelica, e dunque di una datazione agli
ultimi decenni del IV secolo a.C., e stata riproposta con forza da G. Reale e A.
Bos nell’ambito di una serie di studi editi nel corso dell'ultimo
cinquantennio®>. A oggi, per quanto l'idea che si tratti di un’opera
pseudepigrafa continui a mantenersi maggioritaria tra gli specialisti, la
questione dell’attribuzione e della cronologia dei contenuti rimane aperta, e
in generale lo scritto — anche per effetto della recente rimessa in discussione
del paradigma interpretativo a lungo dominante — continua a rimanere
oggetto di un vivo dibattito scientifico®.

Cio premesso, il presente contributo non si propone né di produrre un
riesame complessivo dell’opera, né di soffermarsi sugli aspetti teoretico-
filosofici della cosmo-teologia rappresentata al suo interno*. Diversamente,
esso intende formulare, in maniera piu circoscritta, considerazioni di
carattere storico a margine di una celebre sezione del suo sesto capitolo,
all’interno della quale viene sviluppato un ampio paragone tra il Dio—motore
immobile del cosmo e il Gran Re persiano (Mu. 398a 10-398b 10). Obiettivo
ultimo dello studio sara quello di valutare l'attendibilita storica, ma
soprattutto — in senso piu ampio — la storicita di alcune delle nozioni proposte
all'interno del brano: in altre parole, ci cerchera di valutare se e in quale

! In generale, sulla ricezione moderna dell’opera, con notazione delle posizioni
assunte a favore o contro la paternita aristotelica e degli argomenti invocati a sostegno di
esse, si rinvii agli status quaestionis di KRAYE 1990; KRAYE 2014; REALE — BOs 1995, 25-46. Vd.
ibid., 354-411, per una bibliografia ragionata delle edizioni e degli studi moderni dedicati al
trattato.

2 Vd. spec. REALE — BOs 1995, contenente una monografia introduttiva e un’edizione
commentata del trattato che sviluppa la precedente edizione curata da G. Reale (REALE
1974), rivedendola e integrandola in misura sostanziale alla luce della produzione scientifica
del ventennio intercorso dalla sua pubblicazione. Da ultimo, vd. Bos 2021.

3 Si segnalano in particolare, tra le pubblicazioni dell’'ultimo decennio, due raccolte
di saggi (THOM 2014; GREGORIC — KARAMANOLIS 2020) e una nuova edizione annotata
(FEDERSPIEL 2018).

¢ Per un primo inquadramento delle principali questioni inerenti alle diverse
teologie proposte all’interno del corpus aristotelico, con riferimenti circostanziati alla vasta
bibliografia prodotta in materia, si rimandi in primis ai contributi recenti di BOTTER 2005;
BOTTER 2011. Vd.,, inoltre, il bilancio degli studi e I'analisi proposta nei contributi di C. Zizza
e G.B. Magnoli Bocchi editi in questo volume.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 476

misura esse trovino effettiva rispondenza non solo nella realta fattuale, ma
anche nelle rappresentazioni del potere achemenide che furono elaborate e
circolarono all'interno del mondo greco nel corso dell’eta classica. A tale
scopo, verranno svolti confronti con una selezione di pagine della letteratura
greca di V e IV secolo, nonché di fonti epigrafiche e archeologiche
achemenidi’.

2. Il Gran Re come Dio

I capitolo sesto del De mundo rappresenta il momento di transizione
dalla trattazione di carattere cosmologico a quella di carattere propriamente
teologico: dopo aver esaltato I’«<armonia unica» che, «mediante la mescolanza
dei principi contrari, ha organizzato la costituzione della totalita delle cose,
ossia del cielo e della terra e di tutto quanto il cosmo»®, I’Autore passa a
considerare la Causa Prima da cui tale ordinamento trae origine,
individuandola in un ente divino supremo e primario. E, questo, il momento
culminante della riflessione proposta allinterno dello scritto, come risulta
anche dall'innalzamento dello stile espositivo: non solo il testo vede
aumentare la frequenza delle citazioni letterarie, ma soprattutto la
discussione teoretico-filosofica inizia a essere supportata e nobilitata dal
ricorso a una lunga serie di similitudini interconnesse, volte a tradurre in
immagini la relazione sussistente tra Dio e il cosmo’.

La prima analogia proposta — che ¢ anche la piu ampia ed elaborata —
vede il Dio paragonato al Re di Persia: come Dio, assiso alla sommita del
cosmo, domina e organizza la totalita delle cose, pervadendole della sua
potenza malgrado le distanze incommensurabili che lo separano da esse, cosi
il Gran Re, assiso al cuore del suo impero, irraggia il suo potere attraverso un
apparato gerarchico capillare, capace di estendere il controllo del sovrano
dalle sale del suo palazzo fino alle ultime contrade dell’Asia. A garantire
conformita alle due situazioni rappresentate e, in primo luogo, la scelta di
riferire a entrambe la nozione dell’insieme armonico e ordinato (k6opog),
ovvero dell’ordinamento multiforme riconducibile all'unita di un vertice

5 Poiché questo studio non si propone di riesaminare la questione dell’attribuzione
del De mundo, al suo interno non verra proposto un raffronto sistematico con i riferimenti ai
Persiani e al potere achemenide contenuti nel resto del Corpus aristotelico, e in particolare
nel testo della Politica. Per un’analisi dei passi in questo senso rilevanti, si rinvia a Z1zza
2021 e ai volumi di commento alla Politica recentemente editi sotto la direzione scientifica di
L. Bertelli e M. Moggi (L’Erma di Bretschneider, 6 voll.: 2011-2022).

6 Mu. 396b 26-25 (trad. G. Reale).

7 Sui contenuti del sesto capitolo e, in special modo, la catena di dodici analogie che
lo struttura, vd. BETEGH — GREGORIC 2014; BETEGH — GREGORIC 2020.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 477

supremo, prima ragione di movimento e principio organizzatore delle realta
a lui subordinate. Con aperto rimando all’apparato di potere che fu di
«Cambise, Serse e Dario», I’Autore ripercorre tutte le tappe della gerarchia
del potere achemenide; anche a mezzo di calibrate iterazioni lessicali e
progressioni sintattiche, il kosmos persiano si svolge con un graduale e
maestoso procedere che, muovendo dai recessi piu intimi della reggia di
Susa o Ecbatana, discende trasversalmente l'intera catena di comando dei
funzionari regi, fino a toccare i confini pitt remoti dell’impero:

«L’apparato esteriore posto a schermo di Cambise, Serse e Dario® era stato
allestito (dtexekdounTo) in maniera grandiosa e appropriata, per sublimare la
solennita e la superiorita della loro condizione.

Il Re, a quanto si racconta, stava assiso a Susa o Ecbatana, a tutti invisibile:
mirabili il palazzo reale e, intorno, il recinto che egli dominava, scintillanti
d’oro, elettro e avorio. Molti i portali che si succedevano in serie e i vestiboli di
ingresso posti a distanza di molti stadi 1'uno dall’altro, fortificati da porte
bronzee e possenti mura.

All'esterno di essi (¢&w ©¢ TOUTWV), erano stati disposti in ordine
(dtekexoopunvTo) gli uomini pitt importanti e pit illustri: gli uni, intorno al re,
come guardie del corpo e dignitari di corte; gli altri, a guardia dei singoli
circuiti murari: erano soprannominati ‘custodi delle porte’ e ‘origliatori’. In
questo modo, il Re — chiamato ora ‘padrone’, ora ‘dio” — poteva tutto osservare,
tutto ascoltare.

Distinti da questi (xwoig d¢ ToUtwV), altri avevano ricevuto la loro collocazione:
tesorieri delle finanze, comandanti preposti alle guerre e alle battute di caccia,
addetti alla ricezione dei doni e a tutte le altre attivita, ognuno in base alla
necessita.

I dominio intero sull’Asia, delimitato dall’Ellesponto nelle regioni volte al
tramonto, dall'Indo in quelle volte all’alba, era stato ripartito, per popoli, tra
generali, satrapi e re, tutti schiavi del Gran Re; inoltre, c’erano staffette,
ricognitori, messaggeri e vedette dei segnali luminosi. Tanto sviluppata era
l'organizzazione! (tocovtog d¢ 1v O kOOHOC) — soprattutto quella dei segnali
luminosi, che venivano trasmessi a catena uno dopo l'altro dai confini
dell'impero fino a Susa ed Ecbatana, di modo che il Re, nel giro di un solo
giorno, potesse conoscere tutto cio che di nuovo si produceva in Asia»®.

Il testo offre, piu che una descrizione puntuale, una rete di
suggestioni, e, comprensibilmente, non e sfuggito allo sguardo degli
specialisti di storia persiana, che non hanno mancato di farvi cenno
nell’ambito di trattazioni dedicate alla corte e, piu in generale, alle strutture —

8 La selezione e I'ordine dei tre sovrani persiani citati sono problematici: vd. infra, §

9 Mu. 398 all-35. Qui e ove non altrimenti indicato la traduzione € a cura di chi
scrive.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 478

reali e ideali — della regalita achemenide'. Ciononostante, tali contributi non
si sono mai proposti di produrre un’analisi esauriente del brano: parte di essi
si e limitata a rilevare il notevole livello di dettaglio o la buona qualita
dell’informazione che esso, nell'insieme, sembra trasmettere, malgrado il
carattere non storico e la controversa cronologia dell’opera che lo ospita; nei
casi migliori, sono state formulate brevi e saltuarie considerazioni circa le
corrispondenze tra alcune delle situazioni evocate o alcuni dei termini
impiegati e quanto noto da altre fonti antiche, soprattutto greche!'. D’altra
parte, uscendo dall’ambito della persianistica, la gran parte degli studi e dei
commenti che sono stati votati alla pagina si sono concentrati sulla portata
filosofica dei ragionamenti addotti, limitandosi, nelle circostanze piu
fortunate, a rinvii essenziali a poche fonti storiche. Alla luce di cio, sembra
che resti spazio per un’analisi che, considerando il brano nel suo insieme, si
proponga di giudicarne, piuttosto che la dimensione letteraria e teoretica, la
dimensione storica.
*%k

Un primo rilievo a conforto di quanto appena osservato puo
riguardare proprio la nozione di kosmos, che, come si e visto, rappresenta il
fondamento lessicale e concettuale su cui lintera costruzione analogica
riferita alle figure del Dio e del Re poggia. Puo non apparire casuale, infatti,
che proprio il sostantivo k6ouog («ordine», ma anche «ordine armonico», e
dunque tanto «ornamento» quanto «organizzazione», «apparato») e il verbo
denominale koouéw («ordinare», «organizzare», ma anche «ornare»,
«abbellire», «onorare») siano spesso usati dagli autori greci con riferimento ai
contesti monarchici e aulici, e in special maniera alla figura del Re di Persia o
dei suoi dignitari. E infatti il Gran Re che, per eccellenza, ordina, adorna e
abbellisce, dotando sé stesso (e l'istituzione che egli rappresenta) del kosmos
che si confa alla sua superiore condizione: egli puo rivolgere le sue cure alla
propria figura o a quella dei suoi favoriti, ma anche ai luoghi che abita e
percorre, donando oro, gioielli, vesti, apparati'? e, piu in generale, facendosi
primo inventore e promotore del kosmos destinato a significare la maesta

10 Vd. BRIANT 1996, spec. 267, 235, 270-271, 338, 389; SCHMITT 2003, 276; ALLEN 2005,
39; Brosius 2007, 29; KUHRT 2007, III 12, 3; ROLLINGER — WIESEHOFER 2009, 213 e 218;
LENFANT 2011, 46-47; LLEWELLYN-JONES 2013, 47 e fonte A 17; LLEWELLYN-JONES 2015, 216;
LLEWELLYN-JONES 2023, 55; BASELLO 2021a, 861; BASELLO 2021b, 1053.

11 Si pensi, in primis, all'evidente corrispondenza tra gli «origliatori» citati nel brano e
I'apparato di spionaggio costituito dagli «Occhi» e dalle «Orecchie del Re», cui spesso fanno
riferimento le fonti letterarie greche: vd., per es., Xen. Cyr. 8, 2, 10-12.

12 Per limitarsi soltanto ad alcuni passi significativi e con riferimento esclusivo alla
regalita persiana, senza alcuna pretesa di esaustivita, vd. Aesch. Pers. 833; Hdt. 7, 31; 40, 2;
83,2; Xen. Cyr. 1,3,2-3;6,1,6;8,1,21;8,2,8e 3,2-5D.S. 17, 71, 4; Strab. 15, 3, 3.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 479

della sua condizione®®. Proprio questo uso linguistico, pertanto, potrebbe
aver suggerito con immediatezza all’Autore del trattato 1’affinita ideale tra i
due principi ‘cosmici” per eccellenza — quello divino e quello monarchico —,
convincendolo dell’opportunita di un raffronto tra le due figure.

3. La semnotes del Gran Re

I passo esordisce ponendo enfasi sulla qualita che, in assoluto, meglio
definisce la realta ‘cosmica’ e primaria del Gran Re: la superiorita della sua
natura, che si eleva per distacco sopra tutto cio che egli domina. A celebrare
questa prerogativa, stanno le forme esteriori del suo potere:

«L’apparato esteriore posto a schermo di Cambise, Serse e Dario (t0 Kappvoov
Eépfou te kat Aagelov TeooxnNUa) era stato allestito in maniera grandiosa e
appropriata, per sublimare la solennita e la superiorita della loro condizione
(elg oepvoTTOG KAl VTTEQOXNS VPOC HEYAAOTIQETAG DEKEKOTHTTO)»14,

E evidente come tutto cid risulti funzionale all’argomentazione
filosofica, permettendo una prima, fondamentale comparazione con il
principio divino supremo, che «dalla regione piu alta del cielo» presiede
all’ordine dell'universo e «diventa causa di salvezza per tutte quante le
realta, anche quelle da lui piu distanti»'®.

All’altezza (incommensurabile) del Gran Re corrisponde, d’altra parte,
la distanza (incolmabile) che lo separa dai suoi sudditi e servitori: il sovrano
persiano, «a tutti invisibile, stava assiso a Susa o Ecbatana», al centro della
sua reggia: 1li, splendidamente isolato dai recinti e dalle figure che lo
contornavano, tutto vedeva, tutto ascoltava, tutto potevals. E degno di nota
che il verbo qui impiegato per denotare la collocazione del re — idoVw, che
puo veicolare tanto l'idea della fissita quanto quella della monumentalita —
altrove nell’opera sia ripetutamente utilizzato per significare la collocazione
del Dio nella regione suprema dell'universo, quasi chiave di volta del cosmo
che a lui fa capo'. Nel complesso, la formulazione sembra evocativa
dell'immagine ieratica del Gran Re solennemente assiso sul trono, calmo,

13 Vd. spec. Hdt. 1, 98-99, dove il Medo Deioce — vero archetipo della regalita
dispotica tipica dei popoli dell’Asia — e tratteggiato come il primo inventore del
«cerimoniale» (kdopoc) volto a celebrare la condizione di superiore dignita che e propria del
sovrano rispetto ai suoi sudditi: vd. a riguardo anche infra, §§ 3-4.

14 Mu. 398a 11-13.

15 Vd., rispettivamente, Mu. 398b 7 (confrontabile con 397b 12-13 e 24-27) e 398a 3-4.

16 Mu. 398a 13-23.

17Vd. Mu. 397b 27; 398a 3; 398b 7; 400b 11. L'immagine del Dio come chiave di volta
del cosmo é espressamente richiamata poco oltre all’interno del capitolo sesto (Mu. 399b 29-
33), nell’ambito di una delle dodici analogie prima richiamate (vd. supra, § 2).

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 480

maestoso e imponente: non a caso, proprio una tra le rappresentazioni del
sovrano che ritornano con maggior frequenza nell’iconografia reale
achemenide, trovando peraltro ampia rispondenza nelle fonti greche, tanto
letterarie quanto iconografiche’®.

Nella prospettiva del De mundo, e dunque la maesta
incommensurabile della persona regia a costituirne, in primis, la dimensione
caratterizzante. Per tradurre a parole il concetto, I’Autore ricorre al lessico
dell’hyperoche, del prepon e della semnotes, che, significativamente, si ritrovera
anche a chiusura della similitudine, laddove il confronto tra Re e Dio tornera
a essere apertamente riproposto (non piu, pero, nel senso di una sostanziale
affinita, bensi in quello di una disparita ontologica: un portato naturale
dell’inferiorita della condizione umana rispetto al divino)". Ai fini della
presente analisi, e soprattutto il ricorso al vocabolario della semmnotes a
risultare interessante.

%k

Quello di oepvog («augusto», «maestoso», «solenne») € concetto che
nasce nell’ambito del lessico religioso. Aggettivo deverbale di o¢Bouat, esso
significa la condizione venerabile del divino rispetto all'umano: una
venerabilita che risulta dalla capacita che il divino ha di ispirare un sacro
rispetto misto a timore reverenziale®. Insita a semnos, e, dunque, 1'idea della
soggezione che l'essere che gode di una superiore dignita incute nei
confronti di chi gli e sottoposto.

Questo valore religioso originario, inequivocabilmente positivo, e il
solo uso semantico che il termine e i suoi derivati conoscono nella letteratura
di eta arcaica e, nella primissima eta classica, ancora in Pindaro, Eschilo e
Sofocle. E soltanto dalla seconda meta del V secolo a.C. che la famiglia
lessicale inizia a essere riferita all’ambito umano, oltre che a quello divino,
sviluppando nuovi valori, profani e semanticamente ambivalenti. E cosi che
Aristofane e Platone — non a caso, due autori che, piu di altri, si sforzarono di
restituire mimeticamente nelle loro opere la lingua parlata della polis, nei due
estremi dello scambio popolare e della dialettica colta — vi fanno
prevalentemente ricorso in chiave negativa, ironica e talora caricaturale, per
denunciare e deridere atteggiamenti improntati ad altezzosita, vanagloria,

18 Si tratta dell'immagine che ritrae il Re, circondato da uno sfarzoso apparato di
corte, assiso in udienza: vd. ROOT 1979, 285-299; BRIANT 1996, 230-235; ALLEN 2005; BROSIUS
2010; LLEWELLYN-JONES 2013, 66-72. Da ultimo, vd. LLEWELLYN-JONES 2023, 34-44, ove si da
conto delle ascendenze mesopotamiche della concezione persiana del trono come massima
icona di regalita.

19 Mu. 398b 1-10.

20 Vd. CHANTRAINE 1999, s.v. oépouatL.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 481

superbia: in poche parole, atteggiamenti in contrasto con lideologia
egalitaria e isonomica della polis democratica?. Pitt in generale, pero, si
potrebbe affermare che, in una simile temperie storica e culturale, semnos e
derivati iniziano a essere avvertiti come vocaboli funzionali a marcare — si
badi: in termini non necessariamente negativi — il divario sociale che separa
dalla massa alcuni individui d’elezione: intellettuali, politici, monarchi.

Erodoto fa un uso limitato, ma calibrato, del concetto, riferendolo
pressoché esclusivamente all’ambito della regalita ‘barbarica’ (egiziana,
meda, persiana). Egli, in particolare, ascrive al Medo Deioce la volonta di
«rendere venerabile» la propria figura (tavta d¢ TEQL AVTOV €0EUVULVE)
rappresentandosi come «un essere diverso dagli altri» a mezzo di un
rigoroso cerimoniale di corte che lo renda inaccessibile e invisibile ai sudditi;
a tale scopo, questi architetta per sé una grandiosa capitale — Ecbatana — dove
I'accesso alla sua persona sara rigidamente regimentato da una sequenza
ascensionale di sette possenti giri di mura?’. Significativamente, nella
descrizione della citta ritornano proprio i due motivi cui intende rimandare
I’Autore del De mundo nel passo di cui sopra: la superiore statura e la
dignitosa distanza della figura reale. Risulta poi coerente con una simile
rappresentazione, ma anche con quanto prima osservato circa la maniera in
cui la figura del Re persiano viene tratteggiata all'interno del trattato
aristotelico, un altro fatto: nella lettura erodotea, la semmnotes che si addice alla
figura regale sembra espressa, su tutto, dall'immagine del sovrano
maestosamente assiso sul trono, alle prese con gli affari del regno. Da qui il
consiglio, impartito al faraone Amasi dai suoi wise advisers, a spendere
I'intera giornata intento nelle attivita di sua spettanza «assiso venerabile su
un trono venerabile» (¢v Op0vw oepve oepvov Owréovta): soltanto cosi gli
Egiziani otterranno la certezza di essere governati da un uomo grande e
veramente degno della regalita®.

Anche Senofonte fa della semnotes il primo attributo di un sovrano
medo: Ciassare, il quale, uscendo dalla sua tenda per ricevere in udienza i
sudditi, si accinge a sedere sul trono «solennemente abbigliato» (ocepvag
KekooUNpEVog €ENADe kat emt Ogovov exkaOéCeto). Il riferimento e,

21 Specificamente sull'uso politico del lessico della semnotes nell’Atene di V e IV
secolo, vd. CANEVA — GANDINI 2023, 215-226.

2 Hdt. 1, 98-99. Sul medesimo brano, cosi come sul motivo dell’invisibilita e
dell'inaccessibilita del Gran Re, vd. anche supra, n. 13, e infra, n. 24 e § 4.

2 Hdt. 1, 173, 2. La rilevanza della semnotes all'interno del campionario delle virtu
regie risalta in special maniera da una considerazione allargata al contesto della citazione: il
consiglio degli amici nasce dal fatto che il faraone e solito trascorrere troppo tempo lontano
dal suo trono, per indulgere in attivita frivole e «assolutamente indegne di un re» (ovdauwg
PaoAKd).

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 482

ovviamente, all’apparato estetico del potere — vesti, trucco, gioielli — di cui il
sovrano orientale si fregia per marcare la distanza rispetto a dignitari e
sudditi, nel momento altamente ritualizzato della sua manifestazione:
apparato di cui proprio i Medi potevano essere considerati i primi ideatori®.
Notoriamente, nella narrazione della Ciropedia senofontea sara lo stesso Ciro,
al momento della fondazione della sua basileia, dopo la presa di Babilonia, ad
appropriarsi di alcuni attributi della regalita meda, assumendola a modello
ideale di monarchia assoluta: primo tra essi, non casualmente, 1'esigenza di
calibrare accortamente le apparizioni pubbliche del sovrano, che dovra
mostrarsi ai sudditi solo «raramente e rivestito di maesta» (oTtaviog te kal
oepvog)®. Di nuovo, e dunque il lessico della semnotes a tradurre la nozione
del superiore distacco del sovrano rispetto alla societa: una separazione che e
fisica, ma soprattutto ideale, e che nei fatti ha come risultato ultimo quello
della sacralizzazione della regalita. Gli stessi elementi ritornano poco oltre
nell’opera, per denotare l'impressione di «solennita» (oepvotng) destata sui
sudditi dalla grandiosa parata che, simbolicamente, conclude il processo di
ritualizzazione del potere monarchico di Ciro: sara questa 1'occasione in cui
per la prima volta i Persiani, colpiti dalla bellezza e dalla maesta della figura
reale, le tributeranno l'omaggio della proskynesis?®. Per inciso, sia qui
osservato che proprio la connessione originaria della semmnotes con 1’ambito
religioso puo aver reso il concetto particolarmente adeguato a tradurre
I’'ambiguita della natura del Gran Re, pericolosamente sospesa — nel giudizio
degli osservatori greci — tra umano e divino: la medesima ambiguita che e
alla base dei noti fraintendimenti sul significato dell’atto rituale della
proskynesis?.

Curiosamente, il medesimo aspetto che nella Ciropedia e presentato — e
quasi giustificato — come una tappa naturale e necessaria nel percorso di
avvicinamento alla basileia, viene ripreso e criticato dallo stesso Senofonte

24 Xen. Cyr. 6, 1, 6. La Ciropedia senofontea riconosce ai sovrani medi un ruolo
decisivo nell’elaborazione di molti degli aspetti del cerimoniale di corte achemenide: vd.
AZOULAY 2004. La medesima idea ¢ alla base del logos erodoteo di Deioce (Hdt. 1, 96-101), su
cui vd. PANAINO 2003 e gli studi raccolti in MEIER et alii 2004; vd., inoltre, supra e infra, § 4. A
fronte di tali rappresentazioni letterarie, e comunemente ammessa I’ascendenza
mesopotamica, e special modo assira, di molti degli accorgimenti del protocollo aulico
persiano: vd. infra, § 4 e n. 40.

%5 Xen. Cyr. 7, 5, 37.

2 Xen. Cyr. 8, 3,1 e 11-14.

27 La natura dell’'omaggio cerimoniale della proskynesis e i suoi fraintendimenti in
ambiente greco sono stati oggetto di numerosi studi; per limitarsi ad alcuni tra i principali
contributi editi in tempi recenti, si rinvii a ROLLINGER 2011; VOSSING 2013; MATARESE 2014;
WIESEHOFER 2014; MuccIOLI 2016; TUPLIN 2017.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 483

nell’Agesilao. In tale contesto, il re spartano, virtuoso generale, e elogiato per
la sua determinazione a mantenersi sempre in vista e accessibile ai suoi
uomini; a lui, € contrapposto polarmente proprio il Re persiano, che «cercava
di rendersi venerabile con il farsi vedere solo di rado» e «con il rendersi
inaccessibile» (t@ omaviwg 6pacOaL éoepvOVETO ... T@ dLOTIEO00dOGS elval
€oepvoveto), ma cosi facendo finiva solamente per confermare la
«vanagloria» (dAalwvela) che lo caratterizzava?.
%k

In generale, nella letteratura ateniese di eta classica la semnotes pare
dunque legata a doppio filo all’idea della regalita assoluta, e in special modo
della regalita persiana. La sanzione piu netta, in questo senso, sembra
provenire da una pagina del Panegirico isocrateo, in cui gli aggettivi semnos e
basilikos formano i due elementi indissociabili di un’endiadi, utilizzata per
fare rimando a quanto e (o dovrebbe) essere piu tipico di un Re. Il
riferimento e, nello specifico, alle imprese militari «in assoluto pitt degne
della maesta regale» tra quelle compiute dal Persiano, che sono
ripetutamente invocate dai suoi fautori in Grecia per nobilitarne la figura (T
BaoAikwtata kal cepvotata TV Ekelvw mMemaypévwy). Imprese cui si fa
cenno nei paragrafi precedenti del testo, e cui l'oratore si appresta a
contrapporre le azioni di segno opposto: quelle, cioe, piu disonorevoli e
disdicevoli, che potrebbero compromettere la dignita della persona regia
nella valutazione degli osservatori greci®.

A fronte del quadro sin qui delineato, non potra ritenersi puramente
accidentale la scelta, da parte del nostro Autore, di incorniciare la
similitudine con il re persiano inserendo tasselli del medesimo vocabolario
ad apertura e a chiusura della stessa. Diversamente, occorrera intendere tale
uso come riflesso e memoria — non di necessita consapevole — di una
tradizione di pensiero precedente, di cui il De mundo risulta, nei fatti, ultimo
collettore.

Il lessico della semmnotes traduceva con efficacia una componente
fondamentale dell'immaginario greco sul Gran Re: la statura sovraumana,
ovvero cio che faceva del sovrano un essere separato e al di sopra degli altri,
collocato su un piano di sacralita che lo poneva, quasi naturalmente, in
contatto con il divino. D’altra parte, per quanto siano note le distorsioni
derivanti dalla prospettiva ellenocentrica dei testimoni antichi, la scelta
terminologica pare, in questo caso, quanto mai efficace a esprimere a parole

28 Xen. Ages. 9, 1-2. La contraddizione con la riflessione proposta nella Ciropedia €, a
ben vedere, solo apparente, e ha a che vedere con la diversita degli obiettivi perseguiti da
Senofonte nelle due opere: vd. I'analisi di AZOULAY 2004.

29 Isocr. 4, 143.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 484

aspetti sostanziali della regalita achemenide; l'insistenza sulla verticalita e la
distanza che e implicita alla nozione di semnotes, infatti, ben corrisponde alla
visione che informava l'apparato di potere persiano, dove tutto era
finalizzato a comunicare 'idea della natura eccezionale e ontologicamente
superiore del re, «étre a part» e <homme au-dessus des hommes», secondo la
formulazione di Pierre Briant*’. A destare tale impressione, concorrevano una
serie di fattori: la collocazione rialzata sul trono, di cui prima si diceva; pit in
generale, I'immagine del Gran Re, esaltata nella sua superiore fisicita da
pedane, poggiapiedi, baldacchini, nonché dalle scene dell’arte di corte, che
celebrava il sovrano effigiandone la figura in posizione dominante, con
dimensioni maggiori del reale e in stretta relazione spaziale con Ahura
Mazda®; la strutturazione dei complessi palaziali su piu livelli, culminanti
nelle terrazze delle sontuose sale ipostile destinate alle udienze, precedute da
scalinate monumentali; le proporzioni colossali di muri, ingressi cerimoniali,
porte, torri, colonne, portici, ambienti; da ultimo, i rigidi protocolli di accesso
alla persona del Re: altro elemento dell’ideologia di corte ben rilevato dalla
pagina del De mundo, e di cui si dira piu diffusamente nel prossimo
paragrafo.

4. Le Porte del Gran Re

Il De mundo, si diceva, organizza intorno alla figura del Gran Re una
rappresentazione complessiva dell’apparato di potere persiano. L’attenzione
e, dapprima, rivolta all’articolazione spaziale del palazzo reale, mirabile
dimora caratterizzata dalla progressione di ambienti distinti e distanti,
separati — o, meglio, scanditi — da un succedersi di varchi e barriere:
«portoni» (TVA@veG), «vestiboli» (MEOOLON), «ingressi» (TMOAa), «circuiti
murari» (TtegipoAor)®?. Considerato sotto questo aspetto, il passo risulta
eccezionale nell’ambito della letteratura classica, perché le descrizioni dei
palazzi persiani note dalle fonti greche e latine sono, nella maggior parte dei
casi, estremamente generiche quanto alla dimensione architettonica e
strutturale degli stessi; esse indulgono, piuttosto, in dettagli circa le
suppellettili e l'apparato materiale della corte achemenide, o pratiche
cerimoniali che potevano risultare particolarmente esotiche all’occhio greco -
su tutte, quelle piu direttamente in rapporto con I'esibizione della ricchezza e

30 BRIANT 1996, 311-313.

3 Da qui anche l'insistenza, nelle rappresentazioni greche dei sovrani persiani,
sull’eccezionalita della loro statura e bellezza fisica: cfr. BRIANT 1996, 237-239; LLEWELLYN-
JONES 2015; ZACCARINI 2019, 60.

32 Mu. 398a 13-23.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 485

del lusso®. Cio premesso, occorre tenere a mente che la descrizione non e
certamente guidata dall’'intenzione di proporre un’analisi storica della corte
achemenide; al contrario, essa svolge una funzione che e prettamente
argomentativa, essendo volta a favorire una maggiore intelligibilita della
componente teoretica del trattato. Per questo motivo, il palazzo persiano
interessa come immagine del potere, non come spazio fisico: esso e
rappresentato per quello che significa, non per quello che e. In una simile
prospettiva, la varieta della nomenclatura adottata per elementi
strutturalmente affini — di nuovo: mvAwveg, MEOOLVER, TMVAaL — non deve
lasciar pensare a un impiego tecnico della terminologia; diversamente, essa ¢
funzionale a significare una moltiplicazione ad infinitum delle barriere, e, con
esse, delle distanze che separano il Gran Re dagli enti che popolano il suo
cosmo. Analogo e il discorso relativo al lungo catalogo dei funzionari reali
che occupa la seconda meta della similitudine, con un progressivo
allargamento di campo che, muovendo dagli uomini posti a immediato
contatto con il corpo del Re, arriva a ricomprendere gli emerodromi e le
staffette, alle ultime propaggini dell'impero®*. Anche in questo caso, infatti,
sulla componente descrittiva prevale quella simbolico-evocativa: manca un
vero interesse a distinguere puntualmente tra i diversi gradi della gerarchia
achemenide, che sono richiamati al solo scopo di ricreare vividamente
I'immagine di un apparato di potere verticistico ed estremamente
ramificato®.

L’'impressione che si trae da una lettura complessiva del passo e
dunque quella del palazzo strutturato per sequenze gerarchiche di ambienti
e persone e per circuiti concentrici — idea, quest’ultima, a dire il vero
ricavabile piu per inferenza che non per esplicita ammissione dell’ Autore®.

3 Per un quadro delle principali questioni inerenti al tema delle residenze reali
persiane, vd. ROLLINGER — WIESEHOFER 2009; PERROT 2013; ROOT 2015; CANEPA 2018, 295-306;
FERRARA 2020, 108-125; BUCHARLAT 2021; JACOBS 2021; TUPLIN 2021. Le ricerche degli ultimi
decenni hanno mostrato quanto termini come ‘capitale’ e ‘palazzo’ possano risultare
inadeguati e fuorvianti, in ragione delle immagini modernizzanti che essi rischiano di calare
sulla realta della Persia antica; nell’ambito di questo studio, essi verranno utilizzati per
designare lo “spazio reale’ dei grandi siti cerimoniali (Pasargade, Persepoli, Susa, Ecbatana,
Babilonia) che funsero da ‘teatro del potere’ per i sovrani achemenidi.

3 Mu. 398a 18-35.

% Cfr. BRIANT 1996, 267, il quale osserva come le fonti greche siano generalmente
avare nel restituire dati puntuali sull’'organizzazione amministrativa della corte e
dell’'impero, limitandosi piuttosto a produrre elenchi di funzionari scarsamente informativi
dal punto di vista storico (vd. infatti, oltre a a Mu. 398a 20-30, Xen. Cyr. §, 1, 9).

3 J] palazzo e definito inizialmente oiicog kai mepiBoAog, mentre poco oltre si parla
di pVAaxeg éxaotov megBdAov. A suggerire implicitamente 1'idea della strutturazione per
fasce concentriche & pero, soprattutto, I’analogia con il kosmos ordinato dal Dio, che risulta

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 486

L’immagine in questione puo sotto certi aspetti richiamare la descrizione di
Ecbatana trasmessaci dalle Storie erodotee, in cui pure e notevole I’attenzione
rivolta alla configurazione architettonica e monumentale di una residenza
regia: «dimora degna della regalita», geometricamente articolata in una
sequenza ascensionale di sette giri di mura concentrici «grandi e forti»,
congegnati ad arte cosi da stagliarsi alla vista distinti e articolati in senso
gerarchico?. Erodoto derivava — a sua insaputa — la nozione della citta regia
‘dalle sette mura’ dalla mitologia cosmica vicino-orientale, ma la sottoponeva
a una radicale rifunzionalizzazione narrativa: nel suo racconto, infatti, essa
era finalizzata a tradurre visivamente la natura tirannica del potere del Medo
Deioce®. Ad accomunare I’Ecbatana erodotea e la reggia del De mundo non e
pero tanto la morfologia delle barriere interposte, quanto il significato
profondo che entrambe le costruzioni sono volte a veicolare: la nozione della
natura venerabile e superiore del sovrano, che, invisibile e inaccessibile,
misura il proprio potere al metro della distanza creata rispetto ai propri
sudditi®.

La limitazione dell’accesso al sovrano rappresentava, a tutti gli effetti,
una prerogativa della regalita achemenide; del resto, non sarebbe esagerato
affermare che l'intero cerimoniale di corte persiano fosse impostato su una
dialettica oppositiva dentro—fuori, prossimita-distanza, rigidamente
codificata in una serie di rituali di inclusione ed esclusione rispetto alla
figura del Re e ai luoghi del suo potere. Beninteso: I'apparato rituale e
concettuale di cui qui e questione non era, in termini assoluti,
un’innovazione persiana, ma affondava piuttosto le proprie radici nei
protocolli aulici dei grandi imperi mesopotamici della prima meta del I
millennio a.C.#. D’altra parte, le pratiche di distanziamento tipiche delle

organizzato per «cerchi» o «sfere» (kUkAol) gerarchicamente subordinate al principio divino
supremo (Mu. 391b 9-392a 30).

7 Hdt. 1, 98, 2-6.

3 Su questo, cosi come sulle ascendenze mesopotamiche della citta dalle sette mura,
si rimandi all’'ottima analisi di CALIO 2008; CALIO 2012, 75-103. Sulla rappresentazione
erodotea di Deioce, vd. gia supra, §§ 2-3, spec. nn. 13, 22 e 24.

3 Proprio cio che entrambi gli scritti esprimono mediante il ricorso al lessico della
semnotes: vd. supra, § 3. Gia REGEN 1972, 209-210 suggeriva I'affinita ideale tra le due pagine,
ma, registrando la ben diversa enfasi posta sull’elemento delle fortificazioni murarie
(fondamentale in Erodoto, scarsamente rilevato nel De mundo), ragionevolmente sollevava
dubbi circa la possibilita di una relazione genetica diretta tra di esse.

40 Sulla corte achemenide e le pratiche cerimoniali che la caratterizzavano si rimandi
in primis — a fronte di una bibliografia molto nutrita — a BRIANT 1996, spec. 266-366; BROSIUS
2007; JACOBS — ROLLINGER 2010; LLEWELLYN-JONES 2013; LLEWELLYN-JONES 2021. Sulle
ascendenze mesopotamiche, e in special modo assire, di molti protocolli cerimoniali

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 487

regalita orientali furono recepite come particolarmente esotiche e
caratterizzanti da parte dei Greci, in ragione delle sostanziali differenze che
le opponevano a quelle — ben meno gerarchizzate ed elaborate — che
regolavano le transazioni diplomatiche tra comunita elleniche.

La distanza culturale che, sotto questo aspetto, separava Greci e
Persiani e proprio il presupposto dell'interesse di cui e espressione la
rappresentazione del Gran Re contenuta nella pagina del De mundo. Su un
piano piu generale, si tratta della stessa dimensione di alterita che sta alla
base dei diversi racconti sulle origini del cerimoniale persiano e ‘asiatico’
elaborati dagli storici greci*!, o, ancora, delle notazioni su specifici
accorgimenti propri dell’etichetta di corte achemenide volti a marcare la
superiore distanza del Re*’. Infine, allo stesso modo andranno letti i
riferimenti saltuari delle fonti classiche alle difficolta e alle lungaggini di cui
poteva fare esperienza chi cercasse di ottenere udienza presso i luoghi del
potere persiano — la corte del Gran Re, ma anche le corti satrapiche®.

F3kok

La dimensione storica del nostro passo non si limita pero,
genericamente, all’insistenza su alcuni tra i temi piu ricorrenti nelle visioni e
rappresentazioni classiche del Gran Re: c’e infatti di piu.

A fronte dei numerosi passi della letteratura antica portati a rilevare
I'imponenza delle opere di fortificazione muraria delle grandi capitali
orientali*, il De mundo si distingue nel soffermarsi, in maniera particolare, sui
varchi (porte, vestiboli, ingressi), anziché sulle barriere cui essi garantiscono
I'accesso. In cio, 1’Autore sembra cogliere un secondo aspetto sostanziale
della civilta achemenide, che riconosceva alle porte — e in particolare alle
grandi entrate monumentali, le Porte con la “p” maiuscola — una forte valenza
simbolica e ideologica. Anche qui, gli Achemenidi si posero in continuita con
una lunga tradizione vicino-orientale, e in special modo mesopotamica, che
riconosceva alla Porta — la Porta della citta, la Porta del tempio, la Porta del
palazzo — una dimensione di sacralita e, insieme, di pubblicita, concependola

achemenidi, vd. PANAINO 2000; PANAINO 2003, 333-337; ALLEN 2005, 44; RADNER 2010;
BArRjaAMOVIC 2011; KERTAI 2015, 237.

41 QOltre ai racconti elaborati a tale riguardo da Erodoto e Senofonte, di cui si e gia
detto (vd. supra, § 3), € nota anche la ricostruzione di Ctesia: per un’analisi incrociata delle
fonti, vd. LANFRANCHI 2010.

2 Vd.,, per es., la giustamente celebre descrizione del banchetto del Re contenuta nei
Persika di Eraclide (Heraclid. Cum. BNJ 689 F 2, apud Athen. 4, 26, 145a-146a).

#$Vd,, per es., Ar. Ach. 80-84; Thuc. 1, 137, 3-138, 2; Xen. Hell. 1, 4, 1-7 e 6, 6-7; Plu.
Lys. 6, 4-7.

# Si pensi, nuovamente, all’'Ecbatana erodotea, ma anche alle descrizioni antiche di
Babilonia: vd. CALIO 2012, 76-88.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 488

come fondamentale punto di accesso e visibilita del potere®>. Al tempo stesso,
essi non si limitarono a recepirla, ma la condussero a sviluppi peculiari:
grazie alle indagini archeologiche svolte sui grandi siti cerimoniali delle
capitali persiane, oggi siamo in grado di apprezzare 1'assoluta rilevanza che
le Gate structures ebbero nell’organizzare la geografia e la prossemica dei
complessi palaziali achemenidi®.

Su tutte, pare degna di speciale nota una struttura che sembra aver
rappresentato una radicale innovazione dell’architettura del potere rispetto
ai precedenti vicino-orientali: la grande Porta cerimoniale posta a ingresso
dei quartieri reali, di cui sono esempio la Porta di Pasargade, la ‘Porta di
tutte le Nazioni” di Serse a Persepoli, la ‘Porta di Dario” a Susa. Piu che
semplice “porta’, vero e proprio edificio, essa era articolata in una serie di
imponenti ambienti separati, organizzati intorno a una sala ipostila centrale;
soprattutto, concepita come monumento fisicamente separato da mura o
altre costruzioni, essa si stagliava nel suo maestoso isolamento nel panorama
dell’architettura regia, demarcando visivamente lo spazio del Re, interno,
dallo spazio esterno — di nuovo, un ‘dentro’ da un ‘fuori’. Una simile
struttura difficilmente avrebbe potuto essere sottovalutata dall’osservatore
antico: essa, da un lato, univa all’evidente valenza cerimoniale significati
cosmici e religiosi, perché sanzionava idealmente la transizione all’Ordine,
sacro e immutabile, del potere; dall’altro lato, ben piu concretamente,
costituiva il punto di passaggio obbligato, presso il quale i visitatori
intenzionati a penetrare nel cuore del palazzo achemenide erano obbligati a
stazionare, in attesa che le loro istanze venissero esaminate e, possibilmente,
accolte.

D’altra parte, l'effetto era potenziato dalla presenza di strutture
omologhe anche all'interno dello spazio regio cosi definito — tali, per
esempio, il Tripylon di Persepoli o il Propylaeum di Susa: esse contribuivano
all’articolazione interna dei quartieri reali, favorendo la realta (e
I'impressione) del controllo regio sullo spazio del palazzo. Alla luce di tutto
cio, non sorprende che repliche esatte delle grandi Porte delle capitali
centrali potessero essere erette anche in localita periferiche dell’impero,
all’accesso di quei basileia satrapici che del potere regale rappresentavano la
naturale estensione: e questo il caso del propileo monumentale rinvenuto a

% Sui diversi significati (simbolici, religiosi e politico-sociali) e le molteplici funzioni
cerimoniali connesse alla Porta nelle antiche civilta vicino-orientali, vd. MAY 2014, con rinvii
alla bibliografia precedente; pili recentemente, vd. FRESE 2020.

46 Sulle Gate structures persiane, vd. BRIANT 1996, 271-272; BOUCHARLAT 2013, 414-417
e420-421; LLEWELLYN-JONES 2013, 68-69; LLEWELLYN-JONES 2023, 154-158; ROOT 2015, spec. 16-
17; CANEPA 2018, 298-305.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 489

Karacamirli, nell’Azerbaigian occidentale, edificato proprio sul modello del
Tripylon persepolita?’.

Comprensibilmente, la rilevanza simbolica e funzionale delle Porte
per lo spazio del potere achemenide non manco di essere rilevata dalle fonti
di eta classica. E cosi che Erodoto e, soprattutto, Senofonte, ricorrono spesso
e volentieri all'immagine delle «Porte» proprio per significare,
metonimicamente, il palazzo o, piu in generale, la corte persiana (sia essa la
corte del Gran Re o del satrapo). Sono infatti da intendere in questo modo le
numerose occorrenze, all’interno delle opere di entrambi gli storici, di frasi
che, proprio con riferimento all’accostarsi, all’allontanarsi, al sostare o al
soggiornare presso le Porte (¢1tt OVgag, amo Ovowv, émi Bvpalg), intendono
significare concretamente i diversi gradi di prossimita rispetto alla figura del
Gran Re, intrattenuti da dignitari e sudditi persiani o da emissari stranieri*.
In altre parole, dal punto di vista dell’osservatore greco — che lo considerava
idealmente a partire dall’esterno, nella prospettiva di ottenere accesso e
udienza — il (palazzo del) Re era, nei fatti, I'insieme delle sue Porte®.

A questo proposito, un altro aspetto degno di nota che potrebbe, a
oggi, non essere stato adeguatamente rilevato, e il contrasto esistente tra una
simile concezione dell’architettura palaziale e quella che, invece, si trova
riflessa nelle fonti relative alle monarchie macedoni di eta post-alessandrina.
All'interno di queste ultime, infatti, appare specularmente diverso il modo di
concepire la corte e il palazzo, che sono designati con riferimento non alla
chiusura e alla separazione frapposte dalle «Porte», bensi allo spazio per sua
stessa natura aperto della «Corte» a peristilio (avAn)®. Con altra

47 Vd. KNAUS — GAGOSIDSE — BABAEV 2013, 8-17. Preme ricordare che, quando e
riferito dalle fonti a sedi del potere satrapico, il sostantivo greco basileion non
necessariamente presuppone strutture ‘palaziali’ ma rimanda, piuttosto, alla relazione ideale
da esse intrattenuta con la figura del Gran Re: vd. TUPLIN 2021.

8Vd. Hdt. 3,77, 1; 117, 5; 119, 3; 120, 2; Xen. Anab. 1,9, 3;2,4,4;3,1,2; Cyr. 1, 3, 2; 6,
1, 1,8 1,33 e 6, 10; Hell. 1, 6, 7 e 10. Sull'uso terminologico in questione, vd. ROLLINGER —
WIESEHOFER 2009, 218; TUPLIN 2010, 190-191; LLEWELLYN-JONES 2013, 68-69. Si noti che,
proprio per la doppia valenza (funzionale e simbolica) che esse possiedono, e per I'intima
connessione che intrattengono con il potere achemenide, le «Porte» possono esistere anche in
assenza di strutture permanenti, sicché anche la tenda (del re o del satrapo) puo esserne
dotata: vd., per es., Xen. Anab. 2, 5, 31.

¥ Assai controversa e, di contro, l'individuazione e linterpretazione della
terminologia impiegata dai Persiani stessi per definire le loro strutture palaziali: vd.
ROLLINGER — WIESEHOFER 2009, 215-218; TUPLIN 2021.

50 Sulla terminologia impiegata per designare la corte ellenistica e i suoi dignitari,
rimane efficace LE BOHEC 1987; vd., piut di recente, STROOTMAN 2014, 38-39. Sul palazzo reale
ellenistico, vd. da ultimo FERRARA 2020, con discussione della bibliografia precedente. Sulla

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 490

formulazione, nella coscienza dei contemporanei che li frequentavano, i
palazzi ellenistici si caratterizzavano soprattutto per la presenza degli ampi
cortili, empiricamente avvertiti come primo elemento di organizzazione
interna degli spazi reali, ma evidentemente ritenuti anche adatti a esprimere
una prima, fondamentale concettualizzazione del potere. E significativo che
cio appaia coerente con un’ideologia della regalita agli antipodi rispetto a
quella achemenide, che enfatizzava la dimensione della presenza e della
prossimita del sovrano molto piu che quella della distanza e della
separazione dai sudditi.

Un’ultima considerazione, a conclusione del ragionamento sin qui
proposto: il contrasto terminologico di cui si ¢ dato conto risulterebbe a
maggior ragione rilevante se, davvero, si dovesse accettare 1'idea di una
redazione tarda del De mundo (ellenistica o proto-imperiale); in tal caso,
infatti, sarebbe tanto piu notevole la capacita del nostro testo di farsi tramite
di elementi riconducibili all’esperienza storica dei Greci di eta classica,
nonostante le alterazioni sostanziali che intervennero nella percezione e
rappresentazione mentale dello spazio reale a seguito della scomparsa dello
stato persiano e dell’affermazione delle basileiai macedoni.

5. 11 Re al centro

Secondo quanto gia emerso, il testo lascia cogliere il senso della
geometrica circolarita dell’architettura del potere regio: si tratta di un aspetto
che accomuna la residenza e l'apparato del Gran Re alla struttura cosmica,
articolata per orbite celesti concentriche intorno al punto focale costituito
dalla Terra. Cio osservato, e innegabile che le immagini poste a confronto
presentano una certa difformita: laddove Dio e sovraordinato al cosmo e sta
«assiso sulla piu alta sommita di tutto quanto il cielo», il sovrano persiano
domina il suo impero occupandone il centro geografico, come dimostra
I’armonico convergere di corrieri e comunicazioni «dai confini dell’impero
fino a Susa ed Ecbatana, di modo che il Re potesse conoscere, nel giro di un
solo giorno, tutto cio che di nuovo si produceva in Asia»>2. Proprio alla luce
dell’incongruenza di cui si e detto, e da escludere che la concettualizzazione
spaziale della regalita persiana rappresentata nella similitudine sia stata

concettualizzazione dell’aule come spazio naturalmente aperto, vd. i celebri tentativi di
definizione di Athen. 5, 15, 189b-e.

51 Mu. 397b 24-27.

52 Mu. 398a 33-35. L’idea dell'ubiquita del Gran Re qui rappresentata &, d’altra parte,
coerente con la tendenza delle fonti greche a enfatizzare la capacita dei sovrani achemenidi
di esercitare efficacemente il proprio controllo anche su regioni e popoli collocati a grande
distanza dal centro del potere: vd., per es., Xen. Cyr. 1, 1, 3-5; 8, 2, 9.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 491

concepita esclusivamente in funzione del ragionamento analogico e abbia,
dunque, natura prettamente retorico-argomentativa; diversamente, nel
paragrafo che segue si cerchera di argomentare per la storicita di tale
costruzione, che sembra trovare rispondenza in alcuni elementi noti
dell’ideologia achemenide, sia pur riletti attraverso il filtro dell’esperienza
greca.

%k

Una lettura attenta delle fonti reali achemenidi (liste di popoli,
iscrizioni di fondazione, evidenze iconografiche) permette di comprendere
che, sin dai tempi di Dario, la visione persiana del mondo € organizzata
intorno a un centro, geografico, politico e ideale, chiaramente definito. Esso ¢
rappresentato dalla Persia, e secondariamente dalle regioni a essa adiacenti
(la Media, I'Elam e la Babilonia), e viene pertanto a coincidere con lo spazio
definito dalla grande cornice cerimoniale costituita dai palazzi reali di
Persepoli, Pasargade, Susa, Ecbatana, Babilonia®. Esso rappresenta, inoltre,
anche il centro assiale di tutte le direttrici di percorrenza, e in particolare
delle grandi strade reali che tanto destarono l’'ammirazione degli scrittori
greci (né 1I"’Autore del De mundo in cio fa eccezione).

La rappresentazione piu efficace di questo sistema concettuale sembra
quella consegnata nella ‘Carta del palazzo di Dario a Susa” (DSf), che fu
realizzata in versione trilingue su piu copie collocate in punti differenti della
stessa residenza imperiale. Al loro interno, 'opera della nuova fondazione e
inserita «in una catena di atti divini e atti regali divinamente ordinati di
creazioni e di costruzione», che culmina in una lunga lista dei materiali e
degli apporti forniti da ogni parte del mondo dai popoli pit diversi, in vista
della costruzione dell’edificio. In questo modo, il palazzo, ricontestualizzato
in una pit ampia narrazione cosmogonica, assurge a centro ideale del
mondo: vero microcosmo capace di ordinare, integrare, riassumere in sé la
molteplicita dei territori su cui il Re esercita il suo potere®.

I Gran Re, che e significato per metonimia proprio dalla sua
residenza, esercita dunque un potere che si intende come illimitato sulla
totalita delle terre; al contempo, quella dell'impero ¢ una «rappresentazione
chiusa», che contempla una serie di frontiere chiaramente individuate
collocate ai quattro angoli della terra®. E cosi che, nelle tavolette di
fondazione dell’Apadana di Persepoli (DPh), Dario definisce la sua maesta

5 Questo il quadro sintetizzato gia da BRIANT 1996, 184-216, cui si rinvia anche per i
riferimenti alle principali fonti interrogabili. Da ultimo, vd. ROLLINGER 2021, con rinvii alla
bibliografia pit recente.

54 Vd. CANEPA 2018, 305-306, da cui e tratta la citazione.

55 BRIANT 1996, 191-192.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 492

con riferimento ai quattro angoli del mondo: «dai Saci al di la della Sogdiana
fino al paese di Kush, dall'Indo fino a Sardi». Consacrate in questo modo, le
fondamenta dell’edificio in questione — che, piu di ogni altro luogo ‘regale’,
doveva rappresentare il cuore cerimoniale dello stato persiano — affondano in
quello che, simbolicamente, viene assunto e celebrato come centro del
mondo®.

Se, alla luce di quanto detto, e possibile affermare che «la residenza
reale al centro dell'impero diventa un‘immagine dell'impero nella sua
totalita, che e concettualizzato come il mondo»*, resta che il carattere
itinerante della monarchia achemenide fa si che il vero centro dello stato e
dell’apparato che lo definisce non sia altro se non il Re stesso, contornato
dalla sua corte. Naturale portato di questa considerazione e l’assoluta
rilevanza posseduta, anche in termini ideali, dalle tende che ospitano il Re e i
suoi dignitari nel corso dei loro spostamenti: da qui 1’aspetto mirabile della
loro organizzazione architettonica e cerimoniale, che ricalcava, sotto ogni
aspetto, quella delle grandi residenze permanenti.

%k

L’assetto spaziale della tenda del Gran Re ¢, in genere, ricostruito
anche sulla base di quanto noto delle sfarzose tende reali di Alessandro; si
presuppone comunemente, infatti, che il Macedone abbia mutuato, in questo
ambito del linguaggio del potere, molti aspetti del cerimoniale persiano, se
non addirittura reimpiegato le stesse strutture che erano appartenute al Gran
Re®. A interessarci in special maniera ¢ una descrizione accurata della tenda
di Alessandro a noi nota per il tramite di Polieno e Ateneo, che quest'ultimo
derivava dall’opera dello storico di III secolo a.C. Filarco; piu precisamente,
secondo quanto e lo stesso Polieno a precisare, si tratta della tenda che
Alessandro utilizzo per dare udienza ai sudditi barbari durante gli anni delle
campagne nelle satrapie superiori®.

% Collima con una simile visione quanto asserito da Senofonte (Cyr. 8, 6, 22),
secondo cui Ciro stabili la propria residenza «al centro» (év péow) dell'impero, cosi da
mantenersi equidistante rispetto alle quattro «estremita» (Tt mépata) del mondo abitabile,
concepite come limiti ultimi dell’impero: il Mar Eritreo a Est, il Ponto Eusino a Nord, Cipro e
I’Egitto a Ovest, ’Etiopia a Sud.

57 ROLLINGER 2021, 821.

5 Sul carattere ‘itinerante” della corte achemenide, vd. BRIANT 1996, spec. 199-204; da
ultimo, LLEWELLYN-JONES 2021, 1041-1043. Sulle tende reali achemenidi, vd. BRIANT 1996,
200-201; 267-269; MILLER 1997, 49-53 e 235-236; LLEWELLYN-JONES 2013, 88-92.

% Sulle tende reali di Alessandro, vd., oltre alla bibliografia gia citata alla nota
precedente, SPAWFORTH 2007, 94-97; ALONSO TRONCOSO — ALVAREZ RICO 2017; COLLINS 2017.

60 Vd. Phylarch. BNJ 81 F 41, apud Athen. 12, 55, 539d-f; Polyaen. 4, 3, 24.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 493

La skene e descritta come strutturata per fasce concentriche, attorno al
centro focale rappresentato dal trono dorato occupato dal re: a partire da
esso, sono collocati, in una disposizione gerarchica che vuole essere
chiaramente significativa del nuovo ordine del mondo, gli Argiraspidi
macedoni, gli arcieri persiani, i Melofori persiani. L’ordinamento, che anche
qui risulta articolato tra un ‘dentro” e un ‘fuori’, si prolunga all’esterno della
struttura: allo squadrone degli elefanti reali, fanno seguito soldati in veste
macedone, soldati della guardia di Susa e, infine, i 10,000 Immortali. Filarco
inseriva la descrizione in una sezione della sua opera volta alla polemica
contro la tryphe di Alessandro e dei suoi Compagni, da loro adottata a
seguito del contatto con gli usi persiani. Alla luce di cio, merita speciale
considerazione la riflessione apposta a chiusura della citazione di Ateneo: a
fronte di un seguito tanto numeroso di amici e servitori, nessuno osava
avvicinarsi ad Alessandro, in ragione del senso di «superiore dignita» che lo
circondava (tolovtov €yeyodvel T0 meQL avtov a&iwpa). Lo storico ellenistico,
cui certamente e da ascrivere la frase in oggetto, stava qui esercitando la sua
critica, morale e politica, contro un elemento ai suoi occhi caratteristico piu
della regalita ‘degenerata’ orientale che di quella macedone, da cui
Alessandro aveva — parrebbe di ricavare — ormai preso definitivamente le
distanze: proprio quell’elemento, cosi caratteristico dell’apparato di potere
persiano, che 1’Autore del De mundo avrebbe qualificato in termini di
semnotes.

Per restare in tema di architettura temporanea, puo risultare suggestivo
anche un confronto con la descrizione senofontea dell’accampamento di Ciro. Il
sovrano fa allestire la sua tenda al centro esatto del campo, quindi provvede
a disporre intorno ad essa il resto dell’armata, ripartendola, con chiaro
criterio gerarchico, per fasce concentriche: dapprima i dignitari piu fidati,
quindi i cavalieri e i carristi, seguiti da peltasti e arcieri; da ultima, la fanteria
pesante, ordinata quasi «alla maniera di un muro difensivo»®!. Senofonte
precisa come alla base di tale disposizione stesse la volonta di assicurare al re
la maggiore protezione possibile a fronte di un possibile attacco nemico;
ferma restando la plausibilita di una simile considerazione, resta che,
secondo quanto si ricava implicitamente da una lettura allargata all’intera
sezione conclusiva della Ciropedia, alla finalita militare dovesse associarsi una
valenza politico-ideologica, in rapporto con la celebrazione dell’ordine
monarchico di nuova istituzione®.

61 Xen. Cyr. 8, 5, 8-11.

62 A conclusione della sezione, si potrebbe suggerire un confronto anche con quanto
noto della panegyris allestita nel 317 o 316 a.C. a Persepoli dal Macedone Peucesta — non a
caso, notoriamente il piui filopersiano degli eteri di Alessandro — per sanzionare 1’alleanza tra

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 494

Da quanto sinora rilevato, emerge come la circolarita sia assunta a
principio fondamentale di astrazione dello spazio reale persiano, tanto da
fonti achemenidi che da fonti greche. Da questo punto di vista, la
rappresentazione fornita dal brano del De mundo, pur non essendo intesa
dall’Autore in una prospettiva propriamente storica e pur non risultando in
tutto adeguata a restituire un’immagine del potere persiano®, risulta
coerente con alcuni elementi dell'ideologia achemenide di sicura storicita.
D’altra parte, tutto passa attraverso uno sguardo che resta, tipicamente,
greco: e questo quanto si ricava da un’attenta considerazione della
localizzazione proposta per la residenza del Gran Re.

%%

«Il re, a quanto si racconta, stava assiso a Susa o Ecbatana»®. Puo
sembrare paradossale che I’Autore menzioni le capitali storiche dell’Elam e
della Media, ma sembri ignorare i centri monumentali della Persia
propriamente detta, vero cuore storico e simbolico dell'impero: Persepoli e
Pasargade. In realta, lo specialista di questioni achemenidi non rimarrebbe
sorpreso dal silenzio del brano: e infatti noto che tra le residenze reali
persiane citate dalle fonti greche di V e IV secolo a.C. sembra mancare
Persepoli, perché il toponimo ITepoémoAlg inizia a essere attestato soltanto a
partire dall’eta ellenistica®. Del resto, € un fatto che i Greci di V e IV secolo

Eumene di Cardia e i governatori macedoni delle satrapie orientali. Diodoro (19, 22) riferisce
che in quella circostanza — in un contesto, si noti, prettamente persiano — fu organizzata una
sontuosa cerimonia in cui gli invitati furono disposti per periboloi concentrici e
gerarchicamente ordinati: intorno al centro costituito dagli altari di Filippo e Alessandro,
furono collocati i generali d’armata e i pit alti dignitari di Persia, quindi, in seconda
posizione, gli ufficiali di secondo rango, il gruppo dei philoi e i cavalieri; a seguire, i soldati
macedoni e, da ultimi, le componenti militari non macedoni. Sulla cerimonia in questione,
che ha fatto discutere i moderni proprio in ragione della probabile ascendenza persiana di
alcuni dei suoi connotati, vd. MuccIoLl 2017, 80-87; da ultimi, vd. i commenti ad loc. di
LANDuUCCI, 2021; MEUSS 2022.

63 Si pensi, per limitarsi a un singolo aspetto, al contrasto tra l'idea della fissita del Re
al centro dell'impero — assolutamente funzionale al ragionamento analogico del De mundo —
e la realta storica della corte ‘itinerante’, che caratterizzo la regalita achemenide (per cui vd.
gia supra, n. 58).

64 Mu. 398a 14.

65 Le ragioni di tale sorprendente assenza sono state a lungo dibattute. Seguendo la
suggestiva ipotesi di ROOT 2015, 11-12, la causa ultima potrebbe essere individuata nella
stessa terminologia antica: data la polisemia del termine Parsa, che nell’antico persiano
designava tanto la citta di Persepoli quanto la regione a essa circostante (la Persia), non si
puo escludere che il numero dei riferimenti o delle allusioni al sito contenuti nella letteratura
classica sia piu alto di quanto non parrebbe emergere da una lettura superficiale. D’altra
parte, proprio l'ambiguita dell’espressione avrebbe potuto dar luogo a confusioni e

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 495

a.C. videro in Susa il vero cuore politico dello stato persiano: cio che appare
del tutto comprensibile se considerato alla luce della prospettiva
ellenocentrica, che rendeva Susa — ben piu che le citta reali della Persia — la
destinazione piu naturale per chi dovesse intraprendere ’anabasi dell’Asia in
vista di un'udienza alla corte del Gran Re®. A cio si aggiunga che, nelle fonti
di V e IV secolo a.C., Susa ed Ecbatana sono le citta piu assiduamente citate
in associazione alla regalita persiana o meda, ma soprattutto che il binomio
Susa-Ecbatana — lungi dall’essere un hapax del De mundo — conosce una
discreta occorrenza gia nella letteratura di eta classica. Esso e attestato per la
prima volta nei Persiani di Eschilo, ma ritorna soprattutto in autori di IV
secolo (Senofonte, Demostene e, forse, Demetrio del Falero)®”.

L’associazione lessicale in esame pare da intendere come dittologia
sinonimica, in cui un elemento richiama e si sovrappone all’altro in vista di
una maggiore forza suggestiva. In questa prospettiva, i nomi di Susa ed
Ecbatana sarebbero evocativi non tanto di un luogo fisico situato in una
geografia reale, quanto piuttosto di una situazione o un luogo mentale: essi
opererebbero come uno mnemotopo, assommando in sé a una valenza
spaziale generica (il cuore dell’Asia persiana) significati politici (il Gran Re e
il suo potere) e storico-culturali (il dispotismo orientale, la schiavitui persiana
ecc.). Altrimenti detto, nominare «Susa e/o Ecbatana» doveva bastare di per
sé a richiamare, alla mente del Greco che ascoltava, I'immagine temibile e
misteriosa della maesta tirannica del Gran Re, remoto nei suoi favolosi
palazzi e, ciononostante, sinistramente capace di incombere sulle sponde
dell'Egeo. E, infatti questo il senso che sembra di poter cogliere
nell’allusione di Demostene, che nella Quarta Filippica polemizza contro
l'atteggiamento, diffuso nell’Atene del tempo, di chi «ha paura di Colui che
dimora a Susa ed Ecbatana, sostenendo che e animato da cattive intenzioni
nei confronti della citta».

Quanto all’'origine dell'uso, e facile spiegarla con rimando alla
confusione tra Persiani e Medi, che fu tipica del mondo classico: menzionare

fraintendimenti, rendendo la realta della citta di Persepoli piu difficilmente percepibile
all’orecchio (e alla mente) dei Greci.

66 Sull'importanza eccezionale accordata a Susa dalle fonti classiche, e sulla naturale
‘vocazione occidentale’ che la citta poteva vantare al confronto con le altre capitali
achemenidi delle regioni iraniche, vd. BRIANT 2013, 10-13; RoOT 2015, 12.

67 Aesch. Pers. 16 e 535; Xen. Anab. 2, 4, 25; 3, 25, 15; Dem. 10, 34 (la paternita
demostenica della Quarta Filippica, a lungo negata, & stata riaffermata in una serie di studi
recenti: vd. WORTHINGTON 1991; HAIDU 2002, 44-49; MACDOWELL 2009, 354-359); Dem. Phal.
BNJ 228 F 19, apud Plu. Dem. 14, 2 (l'attribuzione dell’espressione al Falereo e in realta
incerta, in ragione del fatto che non e possibile determinare con certezza i limiti della
citazione plutarchea).

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 496

I'una o l'altra delle due citta non avrebbe poi fatto molta differenza in
termini di significazione culturale. Al tempo stesso, l’abitudine
all’associazione mentale delle due parole innesco, forse, un processo di
deformazione dell'immaginario geografico: la loro sostanziale equivalenza
semantica poté indurre all'idea (erronea) di una prossimita geografica, o
comunque di una stretta connessione spaziale tra i due centri. Proprio questo
puo essere alla base dell'uso di Senofonte, che in due occasioni sembra
concepire l'espressione in relazione a una specifica arteria di percorrenza,
che mette in collegamento 1’alta valle del Tigri con la regione a est®. Se cosi
fosse, la dittologia si sovrapporrebbe qui a una nozione odologica: I'intima
relazione tra le due localita nella personale mappa mentale che lo storico si
era costruito delle regioni iraniche — di cui egli non aveva esperienza diretta —
potrebbe aver dato luogo alla (impropria) conclusione di una relativa
prossimita spaziale tra i due centri, e dunque di una loro localizzazione
lungo una stessa direttrice.

Comungque sia di tutto cio, un dato restera fermo: la collocazione del
Gran Re a «Susa e/o Ecbatana» corrisponde a un modo greco di pensare e
concettualizzare la geografia del potere persiano.

6. Le ragioni (e i limiti) della storicita

La similitudine del De mundo e guidata dalla volonta di proporre non
una disamina storica, bensi un complemento visuale alla riflessione
filosofica: la descrizione dell’apparato di potere achemenide da essa offerta e
funzionale al confronto tra il Dio — ente cosmico, supremo e primario — e il Re
di Persia. A fronte di cio, la rappresentazione da essa proposta non puo
essere ridotta a mero costrutto letterario; al contrario, sono molti e
significativi gli elementi che essa condivide con le immagini storiche del
Gran Re di Persia, del suo potere e della sua corte che i Greci svilupparono e
diffusero nel corso dell’eta classica: su tutti, la concettualizzazione della
semnotes come qualita caratterizzante la monarchia persiana e ‘asiatica’;
I'interesse per i cerimoniali che regolano 1'accesso alla persona del Re; la
sovrapposizione delle immagini culturali di Susa ed Ecbatana e la loro
valenza di mnemotopi del potere achemenide. Al contempo, € indubbio che
la pagina sia attendibile tramite di elementi della visione persiana del potere
e del mondo, che risultano coerenti con quanto ricostruibile dalle fonti
achemenidi: la centralita cosmica del Re e del suo palazzo; la rilevanza delle

68 T’ osservazione & di TUPLIN 2003, 358, n. 15.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 497

pratiche di distanziamento nei protocolli aulici; la Porta come elemento
organizzatore dello spazio reale.

Cio osservato, una piu precisa determinazione della cronologia
dell’opera non risulterebbe decisiva per l'apprezzamento degli aspetti di
storicita di cui sopra: anche a ipotizzare una datazione del trattato all’eta
ellenistica o romano-imperiale, andrebbe ammesso da parte dell’Autore
I'impiego di materiali di notevole qualita informativa, derivanti, in ultima
analisi, da Persika di V o IV secolo a.C.?%. D’altra parte, stanti le evidenze
letterarie attualmente a disposizione, non sembra possibile determinare
ulteriormente la natura delle fonti dei dati storici traditi dal passo.

Alla luce di quanto sin qui argomentato, puo destare piu di una
perplessita il fatto che il passo si apre citando tre sovrani persiani i cui nomi
sono selezionati e ordinati in maniera a dir poco anomala: «Cambise, Serse e
Dario». Da un lato, infatti, la sequenza, che antepone Serse al padre Dario,
contrasta con la successione dinastica storicamente attestata; dall’altro, a
fronte della menzione di una figura tutto sommato secondaria come
Cambise, non e fatto cenno alcuno al fondatore dell'impero, Ciro, malgrado
la sua assoluta preminenza all'interno dell'immaginario ‘achemenide’ degli
autori greci di eta classica. A una piu attenta considerazione, pero, simili
imprecisioni non sono inconciliabili con quanto sopra rilevato circa la
storicita di larga parte dei contenuti del brano. Esse, infatti, non sembrano
originare dalla volonta di produrre un’interpretazione della storia e del
potere achemenide consapevolmente alternativa a quella ‘canonica’;
piuttosto, esse paiono indicative di una scarsa competenza dell’Autore in
fatto di storia persiana, o quantomeno di un disinteresse per la ricostruzione
rigorosa della componente storico-evenemenziale. Una lettura di questo tipo
non potrebbe sorprendere, al contrario: essa risulterebbe coerente con la
duplice natura del ragionamento proposto, che, storico in molti suoi
elementi, si mantiene pur sempre filosofico nelle intenzioni e negli interessi
ultimi.

Alberto Gandini

Universita degli Studi di Pavia
Dipartimento di Studi Umanistici
Piazza del Lino, 2 Pavia
alberto.gandini@unipv.it

on line dal 15.12.2023

69 Si noti che e tipica soprattutto dei Persika di IV secolo la focalizzazione sulla corte,
la sua organizzazione, i suoi protocolli, la sua materialita: vd. LENFANT 2014, 201-204.

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



17\
e’

Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 498

Bibliografia

ALLEN 2005
L. Allen, Le roi imaginaire: An Audience with the Achaemenid King, in O. Hekster — R. Fowler
(Eds.), Imaginary Kings. Royal Images in the Ancient Near East, Greece and Rome, Miinchen 2005,
39-62.
ALONSO TRONCOSO — ALVAREZ RICO 2017
V. Alonso Troncoso — M. Alvarez Rico, Alexander’s Tents and Camp Life, in S. Miiller et alii
(Eds.), The History of the Argeads. New Perspectives, Wiesbaden 2017, 113-124.
AZOULAY 2004
V. Azoulay, The Medo-Persian Ceremonial: Xenophon, Cyrus and the King’s Body, in C.J. Tuplin
(Ed.), Xenophon and His World, Stuttgart 2004, 147-173.
Barjamovic 2011
G. Barjamovic, Pride, Pomp and Circumstance: Palace, Court and Household in Assyria 879-612
BCE, in ]. Duindam — T. Artan — M. Kunt (Eds.), Royal Courts in Dynastic States and Empires: A
Global Perspective, Leiden 2011, 27-61.
BASELLO 2021a
G.P. Basello, Hierarchy and ethno-classe dominante, in B. Jacobs — R. Rollinger (Eds.), A
Companion to the Achaemenid Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 859-870.
BASELLO 2021b
G.P. Basello, King — Elite and Subjects — Slaves, in B. Jacobs — R. Rollinger (Eds.), A Companion
to the Achaemenid Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 1047-1063.
BETEGH - GREGORIC 2014
G. Betegh - P. Gregori¢, Multiple Analogy in Ps. Aristotle, De mundo Ch. 6, «CQ» 64 (2014),
574-591.
BETEGH - GREGORIC 2020
G. Betegh - P. Gregori¢, God’s Relation to the Cosmos, in Gregori¢ — Karamanolis 2020, 176-212.
B0s 2021
Bos 2021, Pseudo-Aristotle: De Mundo (On the Cosmos): A Commentary, «BMCRev»
(https://bmcr.brynmawr.edu/2021/2021.06.24/).
BOTTER 2005
B. Botter, Dio e Divino in Aristotele, Sankt Augustin 2005.
BOTTER 2011
B. Botter, Aristotele e i suoi dei: un'interpretazione del III libro del De philosophia, Roma 2011.
BOUCHARLAT 2013
R. Boucharlat, Susa in Iranian and Oriental Architecture, in J. Perrot (Ed.), The Palace of Darius at
Susa. The Great Royal Residence of Achaemenid Persia, London — New York 2013, 409-433.
BOUCHARLAT 2021
R. Boucharlat, Persia (including Khuzestan), in B. Jacobs — R. Rollinger (Eds.), A Companion to
the Achaemenid Persian Empire, vol. 1, Hoboken 2021, 189-212.
BRIANT 1996
P. Briant, Histoire de ['empire perse, Paris 1996.
BRIANT 2013
P. Briant, Susa and Elam in the Achaemenid Empire, in PERROT 2013, 3-25.
Brosius 2007
M. Brosius, New out of Old? Court and Court Ceremonies in Achaemenid Persia, in A.].S.
Spawforth (Ed.), The Court and Court Society in Ancient Monarchies, Cambridge 2007, 17-57.

fiQpOg - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 499

BRros1Us 2010
M. Brosius, The Royal Audience Scene Reconsidered, in J. Curtis — St J. Simpson, eds., The World
of Achaemenid Persia. History, Art and Society in Iran and the Ancient Near East, London 2005,
141-152.

CALIO 2008
L.M. Calio, La citta insensata. Erodoto e la rappresentazione delle citta orientali, <RAL>», Ser. 9a, 19
(2008), 335-382.

CALIO 2012
L.M. Calio, ASTY. Studi sulla citta greca, Roma 2012.

CANEPA 2018
M.P. Canepa, The Iranian Expanse. Transforming Royal Identity through Architecture, Landscape,
and the Built Environment, 550 BCE-642 CE, Oakland 2018.

CANEVA — GANDINI 2023
S.G. Caneva — A. Gandini, Considerazioni sulla oepvotnc nel mondo greco classico ed ellenistico,
tra attitudine politica e strategia negoziale, in C. Zanchi — I. Bossolino (a c. di), E pluribus unum.
Prospettive sull’ Antico. Per i Decennalia dei Cantieri d’Autunno: i seminari dell’Universita di Pavia
dedicati al mondo antico, Pavia 2023, 215-235.

CHANTRAINE 1999
P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots. Nouvelle édition
avec supplément, Paris 1999.

COLLINS 2017
AW. Collins, The Persian Royal Tent and Ceremonial of Alexander the Great, «CQ» 67 (2017), 71-
76.

FEDERSPIEL 2018
M. Federspiel (éd.), Pseudo-Aristote, Du Monde; Positions et Dénominations des Vents; Des
Plantes. Introduits, Traduits et Commentés, Paris 2018.

FERRARA 2020
F.M. Ferrara, Basileus e Basileia. Forme e luoghi della regalita macedone, Roma 2020.

FRESE 2020
D.A. Frese, The City Gate in Ancient Israel and Her Neighbors. The Form, Function, and
Symbolism of the Civic Forum in the Southern Levant, Leiden — Boston, 2020.

GREGORIC — KARAMANOLIS 2020
P. Gregori¢ — G. Karamanolis, Pseudo-Aristotle: De Mundo (On the Cosmos): A Commentary,
Cambridge — New York 2020.

HAJDU 2002
L. Hajda, Kommentar zur 4. Philippischen Rede des Demosthenes, Berlin — New York 2002.

JACOBs 2021
B. Jacobs, The Residences, in B. Jacobs — R. Rollinger (Eds.), A Companion to the Achaemenid
Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 1007-1034.

JACOBS —ROLLINGER 2010
B. Jacobs — R. Rollinger (Hrsg.) Der Achimenidenhof /| The Achaemenid Court, Akten des 2.
Internationalen Kolloquiums zum Thema 'Vorderasien im Spannungsfeld klassischer und
altorientalischer Uberlieferungen’ (Basel, 23.-25. Mai 2007), Wiesbaden 2010.

KERTAI2015
D. Kertai, The Architecture of Late Assyrian Royal Palaces, Oxford 2015.

KNAUS — GAGOSIDSE — BABAEV 2013
E.S. Knaufs - I. Gagosidse — 1. Babaev, Karacamirli: Ein persisches Paradies, «<ARTA» 2013.4, 1-
28.

OQWUOG - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



17\
e’

Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 500

KRAYE 1990
J. Kraye, Aristotle’s God and the Authenticity of De mundo: an Early Modern Controversy,
«JHPh» 28 (1990), 339-358.

KRrRAYE 2014
J. Kraye, Disputes over the Authorship of De mundo between Humanism and
Altertumswissenschaft, in THoM 2014, 181-197.

KUHRT 2007
A. Kuhrt, The Persian Empire. A Corpus of Sources from the Achaemenid Period, London — New
York 2007.

LaNDUCCI 2021
F. Landucci, Diodoro Siculo, Biblioteca Storica. Libri XIX-XX. La Grecia e I’Oriente. Commento
storico, Milano 2021.

LANFRANCHI 2010
G.B. Lanfranchi, Greek Historians and the Memory of the Assyrian Court, in JACOBS — ROLLINGER
2010, 39-65.

LE BOHEC 1987
S. Le Bohec, L'entourage royal a la cour des Antigonides, in E. Lévy (Ed.), Le systeme palatial en
Orient, en Grece et a Rome, Leiden 1987, 315-326.

LENFANT 2011
D. Lenfant (dir.), Les Perses vus par les Grecs. Lire les sources classiques sur I'empire achéménide,
Paris 2011.

LENFANT 2014
D. Lenfant, Greek Monographs on the Persian World. The Fourth Century BCE and Its Innovations,
in G. Parmeggiani (Ed.), Between Thucydides and Polybius. The Golden Age of Greek
Historiography, Washington 2014, 197-210.

LLEWELLYN-JONES 2013
L. Llewellyn-Jones, King and Court in Ancient Persia 559 to 331 BCE, Edinburgh 2013.

LLEWELLYN-JONES 2015
L. Llewellyn-Jones, “That My Body is Strong”. The Physique and Appearance of Achaemenid
Monarchy, in D. Boschung, A. Shapiro, F. Wascheck (Eds.), Bodies in Transition. Dissolving the
Boundaries of Embodied Knowledge, Paderborn 2015, 211-248.

LLEWELLYN-JONES 2021
L. Llewellyn-Jones, The Court, in B. Jacobs — R. Rollinger (Eds.), A Companion to the
Achaemenid Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 1035-1046.

LLEWELLYN-JONES 2023
L. Llewellyn-Jones, Ancient Persia and the Book of Esther. Achaemenid Court Culture in the
Hebrew Bible, London — New York — Dublin 2023.

MACDOWELL 2009
D.M. MacDowell, Demosthenes the Orator, Oxford 2009.

MATARESE 2014
C. Matarese, Sending a Kiss to the King. The Achaemenid Proskyneésis between Explanations and
Misunderstandings, «AncW» 45 (2014), 122-145.

MaAy 2014
N.M. May, Gates and Their Functions in Mesopotamia and Ancient Israel, in N. May — U. Steinert
(Eds.), The Fabric of Cities. Aspects of Urbanism, Urban Topography and Society in Mesopotamia,
Greece and Rome, Leiden 2014, 77-121.

fiQpOg - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



17\
e’

Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 501

MEEUS 2022
A. Meeus, The History of the Diadochoi in Book XIX of Diodoros” Bibliotheke. A Historical and
Historiographical Commentary, Berlin — Boston 2022.

MEIER et alii 2004
M. Meier — B. Patzek — U. Walter — J. Wiesehofer (Hrsg.), Deiokes, Konig der Meder. Eine
Herodot-Episode in ihren Kontexten, Stuttgart 2004.

MILLER 1997
M.C. Miller, Athens and Persia in the Fifth Century BC. A Study in Cultural Receptivity,
Cambridge 1997.

MuccioL1 2016
F. Muccioli, Classical Sources and Proskynesis. History of a Misunderstanding, in F. Landucci
Gattinoni (Ed.), Alexander’s Legacy. Atti del Convegno (Milano, Settembre 2015), Roma 2016,
41-59.

MuccioL1 2017
F. Muccioli, Peucesta, tra lealismo macedone e modello persiano, «Electrum» 24 (2017), 75-91.

PANAINO 2000
A. Panaino, The Mesopotamian Heritage of Achaemenid Kingship, in S. Aro — R.M. Whiting
(Eds.), The Heirs of Assyria. Proceedings of the Opening Symposium of the Assyrian and Babylonian
Intellectual Heritage Project (Tvarminne, October 8-11, 1998), Helsinki 2000, 35-49.

PANAINO 2003
A. Panaino, Herodotus I, 96-101: Deioces” Conquest of Power and the Foundation of Sacred Royalty,
in G.B. Lanfranchi — M. Roaf — R. Rollinger (Eds.), Continuity of Empire (?). Assyria, Media,
Persia, Padua 2003, 327-338.

PERROT 2013
J. Perrot (Ed.), The Palace of Darius at Susa. The Great Royal Residence of Achaemenid Persia,
London — New York 2013.

RADNER 2010
K. RADNER, Gatekeepers and Lock Masters: The Control of Access in Assyrian Palaces, in H.D.
Baker — E. Robson — G. Zdlyomi (Eds.), Your Praise is Sweet. A Memorial Volume for Jeremy
Black from Students, Colleagues and Friends, London 2010, 269-280.

REALE 1974
G. Reale (a c. di), Aristotele, Trattato sul cosmo per Alessandro. Traduzione con testo greco a
fronte, introduzione, commento e indici, Napoli 1974.

REALE - B0s 19952
G. Reale — A.P. Bos, Il trattato Sul cosmo per Alessandro attribuito ad Aristotele. Monografia
introduttiva, testo greco con traduzione a fronte, commentario, bibliografia ragionata e indici, Milano
19952[2a ed., riveduta e ampliata, di REALE 1974].

REGEN 1972
F. Regen, Die Residenz des Persischen Grosskonigs und der Palast des Menelaos: Zu Anspielungen
der pseudoaristotelischen Schrift von der Welt auf einen Vergleich Homers, «Hermes» 100 (1972),
206-214.

ROLLINGER 2011
R. Rollinger, Herrscherkult und Konigsvergottlichung bei Teispiden und Achaimeniden: Realitit
oder Fiktion?, in L.-M. Glinther, S. Plischke (Hrsg.), Studien zum wvorhellenistischen und
hellenistischen Herrscherkult, Berlin 2011, 11-54.

ROLLINGER 2021
R. Rollinger, Empire, Borders, and Ideology, in B. Jacobs — R. Rollinger (Eds.), A Companion to
the Achaemenid Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 815-830.

fiQpOg - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



17\
e’

Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 502

ROLLINGER — WIESEHOFER 2009
R. Rollinger - ]. Wiesehofer, Koniglicher Haushalt, Residenz und Hof: Der Persische Konig und
sein Palast, in C. Karrer-Grube et al. (Hrsg.), Sprachen — Bilder — Klinge. Dimensionen der
Theologie im Alten Testament und in seinem Umfeld, Miinster 2009, 213-225.

RoOT 1979
M.C. Root, The King and Kingship in Achaemenid Art. Essays on the Creation of an Iconography of
Empire, Leiden 1979.

RooT 2015
M.C. Root, Achaemenid Imperial Architecture: Performative Porticoes of Persepolis, in S. Babaie —
T. Grigor (Eds.), Persian Kingship and Architecture. Strategies of Power in Iran from the
Achaemenids to the Pahlavis, London 2015, 1-63.

ScHMITT 2003
R. Schmitt, Iranische Personennamen bei Aristoteles, in S. Adhami (Ed.), Paitimana. Essays in
Iranian, Indo-European, and Indian Studies in Honor of Hanns-Peter Schmidt, 2 vol., Costa Mesa
2003, 275-299.

SPAWFORTH 2007
T. Spawforth, The Court of Alexander the Great between Europe and Asia, in A.].S. Spawforth
(Ed.), The Court and Court Society in Ancient Monarchies, Cambridge 2007, 82-120.

STROOTMAN 2014
R. Strootman, Courts and Elites in the Hellenistic Empires. The Near East After the Achaemenids, c.
330 to 30 BCE, Edinburgh 2014.

THOM 2014
J.C. Thom (Ed.), Cosmic Order and Divine Power: Pseudo-Aristotle, On the Cosmos, Tiibingen
2014.

TUPLIN 2003
C. Tuplin, Xenophon in Media, in G. Lanfranchi — M. Roaf — R. Rollinger (Eds.), Continuity of
Empire (?): Assyria, Media, Persia, Padua 2003, 351-389.

TUPLIN 2010
C.J. Tuplin, Xenophon and Achaemenid Courts: A Survey of Evidence, in JACOBS — ROLLINGER
2010, 189-230.

TUPLIN 2017
C.J. Tuplin, The Great King, His God(s) and Intimations of Divinity. The Achaemenid Hinterland of
Ruler Cult, «CB» 31 (2017), 92-111.

TUPLIN 2021
C.J. Tuplin, Royal P(a)laces: Lexical Reflections on Achaemenid Residences, in D. Agut-Labordere
et alii (dir.), Achemenet. Vingt ans aprés. Etudes offertes a Pierre Briant a [’occasion des vingt ans du
Programme Achemenet, Leuven — Paris — Bristol 2021, 403-414.

VOSSING 2013
K. Vossing, Alexandre au banquet entre amis et sujets: la proskynése, in C. Grandjean — C.
Hugoniot — B. Lion (Ed.), Le banquet du monarque dans le monde antique, Rennes — Tours 2013,
231-260.

WIESEHOFER 2014
J. Wiesehofer, «Not a God, but a Person Apart». The Achaemenid King, the Divine and Persian
Cult Practices, in T. Gnoli — F. Muccioli (a c. di), Divinizzazione, culto del sovrano e apoteosi. Tra
Antichita e Medioevo, Bologna 2014, 29-36.

WORTHINGTON 1991
I. Worthington, The Authenticity of Demosthenes’ Fourth ‘Philippic’, «Mnemosyne» 44 (1991),
425-428.

fiQpOg - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



Alberto Gandini, I/ Gran Re come Dio. Per un riesame della storicita Arist. Mu. 398a-b | 503

ZACCARINI 2019
M. Zaccarini, “La pii grande e bella tra le gesta”. Plutarco e la monomachia, «<HiMA» 8 (2019),
151-169.

Z1zzA 2021
C. Zizza, Visioni d’Oriente (e d’Occidente) di un filosofo. Aristotele, la Politica e i Persiani, in S.A.
Brioschi, M. De Pietri (a c. di), Visioni d’Oriente. Stereotipi, impressioni, rappresentazioni
dall’antichita ad 0ggi, Pavia 2021, 61-83.

Abstract

Il trattato De mundo incluso nel Corpus Aristotelicum contiene un’elaborata similitudine tra
Dio —il principio cosmico supremo — e il Gran Re persiano. Al suo interno, I’Autore propone
un’immagine suggestiva dell’apparato di potere achemenide, che il sovrano ordina e
domina mantenendosi maestosamente assiso nei recessi dei suoi palazzi. Il presente lavoro si
propone di offrire un riesame degli elementi di storicita del passo, che, a oggi, non e mai
stato oggetto di un’analisi esauriente da un punto di vista propriamente storico.

Parole chiave: Regalita achemenide, Palazzi reali, Cerimoniale di corte, Semnotes, Porte

The treatise De mundo included within the Aristotelian Corpus contains an elaborate analogy
between God - the supreme cosmic principle — and the Great King of Persia. The Author
offers a fascinating image of the Achaemenid power apparatus, that the King orders and
dominates seated in majesty in the innermost chambers of his palaces. The present paper
aims at providing insights as to the historical dimension of the passage, which, so far, has
never been the object of a thorough analysis.

Keywords: Achaemenid Kingship, Royal palaces, Court ceremonial, Sermnotes, Gates

fiQpO; - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503



