
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023                                                                                                        ISSN 2036-587X 

ALBERTO GANDINI 

Il Gran Re come Dio 

Per un riesame della storicità di Arist. Mu. 398a-b 

1. Definizione della ricerca* 

Il breve trattato Περὶ κόσµου incluso all’interno del Corpus 
Aristotelicum, noto in letteratura con il titolo latino De mundo, è venuto ad 
assumere nel corso dei secoli una crescente rilevanza nella tradizione degli 
studi volti alla ricostruzione della filosofia teologica di Aristotele e della sua 
Scuola. L’opera, che nella sua pagina d’esordio (cap. 1) si propone come 
protrettico alla filosofia indirizzato a un Alessandro ἡγεµόνων ἄριστος, 
comunemente identificato con il Macedone, consiste in una trattazione 
sintetica della realtà cosmica, strutturalmente bipartita: essa è considerata, 
dapprima, scientificamente, ovvero nelle sue componenti fisiche – 
astronomiche, geografiche e meteorologiche (capp. 2-5); quindi, 
metafisicamente, nei suoi principi teologici ultimi (capp. 6-7). I due capitoli 
conclusivi, in particolare, sono quelli che sin dall’Antichità hanno richiamato 
maggiormente l’attenzione di lettori e interpreti: al loro interno, è sviluppata 
l’idea dell’esistenza di un principio divino supremo (θεός) concepito come 
generatore, ordinatore e conservatore dell’universo, di cui costituisce il 
motore immobile; un ‘Dio’ la cui presenza non esclude quella di una 
pluralità di altri enti divini, che tuttavia, pur partecipando della medesima 
natura eterea, risultano a esso subordinati e (alla pari di tutto il resto del 
cosmo) da esso ricevono movimento. 

L’opera è, notoriamente, di controversa attribuzione. A partire 
dall’Umanesimo, un numero crescente di voci si è pronunciato contro la sua 
autenticità, in ragione delle differenze – in fatto di contenuti, lingua, stile e 
procedere argomentativo – ravvisabili rispetto agli scritti del Corpus 

 
* Sono grato ai referee anonimi per l’attenzione con cui hanno condotto la revisione 

di una prima versione del contributo: la redazione finale del testo recepisce molti dei 
numerosi spunti di riflessione che mi sono stati offerti. Ciò premesso, la responsabilità di 
quanto scritto è interamente mia. 
 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |475 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

attribuibili con certezza allo Stagirita. Un simile indirizzo critico ha vissuto la 
sua stagione di massima fioritura tra il XIX e la prima metà del XX secolo, 
quando la quasi totalità degli studiosi è stata portata a riconoscere nel 
trattato il prodotto di un autore filosoficamente eclettico o, comunque, 
l’espressione di una temperie culturale post-classica, variamente datata tra la 
piena età ellenistica e la prima età imperiale (III secolo a.C.-II secolo d.C.)1. Di 
contro, la tesi della paternità aristotelica, e dunque di una datazione agli 
ultimi decenni del IV secolo a.C., è stata riproposta con forza da G. Reale e A. 
Bos nell’ambito di una serie di studi editi nel corso dell’ultimo 
cinquantennio2. A oggi, per quanto l’idea che si tratti di un’opera 
pseudepigrafa continui a mantenersi maggioritaria tra gli specialisti, la 
questione dell’attribuzione e della cronologia dei contenuti rimane aperta, e 
in generale lo scritto – anche per effetto della recente rimessa in discussione 
del paradigma interpretativo a lungo dominante – continua a rimanere 
oggetto di un vivo dibattito scientifico3. 

Ciò premesso, il presente contributo non si propone né di produrre un 
riesame complessivo dell’opera, né di soffermarsi sugli aspetti teoretico-
filosofici della cosmo-teologia rappresentata al suo interno4. Diversamente, 
esso intende formulare, in maniera più circoscritta, considerazioni di 
carattere storico a margine di una celebre sezione del suo sesto capitolo, 
all’interno della quale viene sviluppato un ampio paragone tra il Dio–motore 
immobile del cosmo e il Gran Re persiano (Mu. 398a 10-398b 10). Obiettivo 
ultimo dello studio sarà quello di valutare l’attendibilità storica, ma 
soprattutto – in senso più ampio – la storicità di alcune delle nozioni proposte 
all’interno del brano: in altre parole, ci cercherà di valutare se e in quale 

 
1 In generale, sulla ricezione moderna dell’opera, con notazione delle posizioni 

assunte a favore o contro la paternità aristotelica e degli argomenti invocati a sostegno di 
esse, si rinvii agli status quaestionis di KRAYE 1990; KRAYE 2014; REALE – BOS 1995, 25-46. Vd. 
ibid., 354-411, per una bibliografia ragionata delle edizioni e degli studi moderni dedicati al 
trattato. 

2 Vd. spec. REALE – BOS 1995, contenente una monografia introduttiva e un’edizione 
commentata del trattato che sviluppa la precedente edizione curata da G. Reale (REALE 
1974), rivedendola e integrandola in misura sostanziale alla luce della produzione scientifica 
del ventennio intercorso dalla sua pubblicazione. Da ultimo, vd. BOS 2021. 

3 Si segnalano in particolare, tra le pubblicazioni dell’ultimo decennio, due raccolte 
di saggi (THOM 2014; GREGORIĆ – KARAMANOLIS 2020) e una nuova edizione annotata 
(FEDERSPIEL 2018). 

4 Per un primo inquadramento delle principali questioni inerenti alle diverse 
teologie proposte all’interno del corpus aristotelico, con riferimenti circostanziati alla vasta 
bibliografia prodotta in materia, si rimandi in primis ai contributi recenti di BOTTER 2005; 
BOTTER 2011. Vd., inoltre, il bilancio degli studi e l’analisi proposta nei contributi di C. Zizza 
e G.B. Magnoli Bocchi editi in questo volume. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |476 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

misura esse trovino effettiva rispondenza non solo nella realtà fattuale, ma 
anche nelle rappresentazioni del potere achemenide che furono elaborate e 
circolarono all’interno del mondo greco nel corso dell’età classica. A tale 
scopo, verranno svolti confronti con una selezione di pagine della letteratura 
greca di V e IV secolo, nonché di fonti epigrafiche e archeologiche 
achemenidi5. 

2. Il Gran Re come Dio 

Il capitolo sesto del De mundo rappresenta il momento di transizione 
dalla trattazione di carattere cosmologico a quella di carattere propriamente 
teologico: dopo aver esaltato l’«armonia unica» che, «mediante la mescolanza 
dei princìpi contrari, ha organizzato la costituzione della totalità delle cose, 
ossia del cielo e della terra e di tutto quanto il cosmo»6, l’Autore passa a 
considerare la Causa Prima da cui tale ordinamento trae origine, 
individuandola in un ente divino supremo e primario. È, questo, il momento 
culminante della riflessione proposta all’interno dello scritto, come risulta 
anche dall’innalzamento dello stile espositivo: non solo il testo vede 
aumentare la frequenza delle citazioni letterarie, ma soprattutto la 
discussione teoretico-filosofica inizia a essere supportata e nobilitata dal 
ricorso a una lunga serie di similitudini interconnesse, volte a tradurre in 
immagini la relazione sussistente tra Dio e il cosmo7.  

La prima analogia proposta – che è anche la più ampia ed elaborata – 
vede il Dio paragonato al Re di Persia: come Dio, assiso alla sommità del 
cosmo, domina e organizza la totalità delle cose, pervadendole della sua 
potenza malgrado le distanze incommensurabili che lo separano da esse, così 
il Gran Re, assiso al cuore del suo impero, irraggia il suo potere attraverso un 
apparato gerarchico capillare, capace di estendere il controllo del sovrano 
dalle sale del suo palazzo fino alle ultime contrade dell’Asia. A garantire 
conformità alle due situazioni rappresentate è, in primo luogo, la scelta di 
riferire a entrambe la nozione dell’insieme armonico e ordinato (κόσµος), 
ovvero dell’ordinamento multiforme riconducibile all’unità di un vertice 

 
5 Poiché questo studio non si propone di riesaminare la questione dell’attribuzione 

del De mundo, al suo interno non verrà proposto un raffronto sistematico con i riferimenti ai 
Persiani e al potere achemenide contenuti nel resto del Corpus aristotelico, e in particolare 
nel testo della Politica. Per un’analisi dei passi in questo senso rilevanti, si rinvia a ZIZZA 
2021 e ai volumi di commento alla Politica recentemente editi sotto la direzione scientifica di 
L. Bertelli e M. Moggi (L’Erma di Bretschneider, 6 voll.: 2011-2022). 

6 Mu. 396b 26-25 (trad. G. Reale). 
7 Sui contenuti del sesto capitolo e, in special modo, la catena di dodici analogie che 

lo struttura, vd. BETEGH – GREGORIĆ 2014; BETEGH – GREGORIĆ 2020. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |477 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

supremo, prima ragione di movimento e principio organizzatore delle realtà 
a lui subordinate. Con aperto rimando all’apparato di potere che fu di 
«Cambise, Serse e Dario», l’Autore ripercorre tutte le tappe della gerarchia 
del potere achemenide; anche a mezzo di calibrate iterazioni lessicali e 
progressioni sintattiche, il kosmos persiano si svolge con un graduale e 
maestoso procedere che, muovendo dai recessi più intimi della reggia di 
Susa o Ecbatana, discende trasversalmente l’intera catena di comando dei 
funzionari regi, fino a toccare i confini più remoti dell’impero: 

«L’apparato esteriore posto a schermo di Cambise, Serse e Dario8 era stato 
allestito (διεκεκόσµητο) in maniera grandiosa e appropriata, per sublimare la 
solennità e la superiorità della loro condizione.  
Il Re, a quanto si racconta, stava assiso a Susa o Ecbatana, a tutti invisibile: 
mirabili il palazzo reale e, intorno, il recinto che egli dominava, scintillanti 
d’oro, elettro e avorio. Molti i portali che si succedevano in serie e i vestiboli di 
ingresso posti a distanza di molti stadi l’uno dall’altro, fortificati da porte 
bronzee e possenti mura. 
All’esterno di essi (ἔξω δὲ τούτων), erano stati disposti in ordine 
(διεκεκόσµηντο) gli uomini più importanti e più illustri: gli uni, intorno al re, 
come guardie del corpo e dignitari di corte; gli altri, a guardia dei singoli 
circuiti murari: erano soprannominati ‘custodi delle porte’ e ‘origliatori’. In 
questo modo, il Re – chiamato ora ‘padrone’, ora ‘dio’ – poteva tutto osservare, 
tutto ascoltare. 
Distinti da questi (χωρὶς δὲ τούτων), altri avevano ricevuto la loro collocazione: 
tesorieri delle finanze, comandanti preposti alle guerre e alle battute di caccia, 
addetti alla ricezione dei doni e a tutte le altre attività, ognuno in base alla 
necessità. 
Il dominio intero sull’Asia, delimitato dall’Ellesponto nelle regioni volte al 
tramonto, dall’Indo in quelle volte all’alba, era stato ripartito, per popoli, tra 
generali, satrapi e re, tutti schiavi del Gran Re; inoltre, c’erano staffette, 
ricognitori, messaggeri e vedette dei segnali luminosi. Tanto sviluppata era 
l’organizzazione! (τοσοῦτος δὲ ἦν ὁ κόσµος) – soprattutto quella dei segnali 
luminosi, che venivano trasmessi a catena uno dopo l’altro dai confini 
dell’impero fino a Susa ed Ecbatana, di modo che il Re, nel giro di un solo 
giorno, potesse conoscere tutto ciò che di nuovo si produceva in Asia»9. 

Il testo offre, più che una descrizione puntuale, una rete di 
suggestioni, e, comprensibilmente, non è sfuggito allo sguardo degli 
specialisti di storia persiana, che non hanno mancato di farvi cenno 
nell’ambito di trattazioni dedicate alla corte e, più in generale, alle strutture – 

 
8 La selezione e l’ordine dei tre sovrani persiani citati sono problematici: vd. infra, § 

6. 
9 Mu. 398 a11-35. Qui e ove non altrimenti indicato la traduzione è a cura di chi 

scrive. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |478 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

reali e ideali – della regalità achemenide10. Ciononostante, tali contributi non 
si sono mai proposti di produrre un’analisi esauriente del brano: parte di essi 
si è limitata a rilevare il notevole livello di dettaglio o la buona qualità 
dell’informazione che esso, nell’insieme, sembra trasmettere, malgrado il 
carattere non storico e la controversa cronologia dell’opera che lo ospita; nei 
casi migliori, sono state formulate brevi e saltuarie considerazioni circa le 
corrispondenze tra alcune delle situazioni evocate o alcuni dei termini 
impiegati e quanto noto da altre fonti antiche, soprattutto greche11. D’altra 
parte, uscendo dall’ambito della persianistica, la gran parte degli studi e dei 
commenti che sono stati votati alla pagina si sono concentrati sulla portata 
filosofica dei ragionamenti addotti, limitandosi, nelle circostanze più 
fortunate, a rinvii essenziali a poche fonti storiche. Alla luce di ciò, sembra 
che resti spazio per un’analisi che, considerando il brano nel suo insieme, si 
proponga di giudicarne, piuttosto che la dimensione letteraria e teoretica, la 
dimensione storica. 

*** 
Un primo rilievo a conforto di quanto appena osservato può 

riguardare proprio la nozione di kosmos, che, come si è visto, rappresenta il 
fondamento lessicale e concettuale su cui l’intera costruzione analogica 
riferita alle figure del Dio e del Re poggia. Può non apparire casuale, infatti, 
che proprio il sostantivo κόσµος («ordine», ma anche «ordine armonico», e 
dunque tanto «ornamento» quanto «organizzazione», «apparato») e il verbo 
denominale κοσµέω («ordinare», «organizzare», ma anche «ornare», 
«abbellire», «onorare») siano spesso usati dagli autori greci con riferimento ai 
contesti monarchici e aulici, e in special maniera alla figura del Re di Persia o 
dei suoi dignitari. È infatti il Gran Re che, per eccellenza, ordina, adorna e 
abbellisce, dotando sé stesso (e l’istituzione che egli rappresenta) del kosmos 
che si confà alla sua superiore condizione: egli può rivolgere le sue cure alla 
propria figura o a quella dei suoi favoriti, ma anche ai luoghi che abita e 
percorre, donando oro, gioielli, vesti, apparati12 e, più in generale, facendosi 
primo inventore e promotore del kosmos destinato a significare la maestà 

 
10 Vd. BRIANT 1996, spec. 267, 235, 270-271, 338, 389; SCHMITT 2003, 276; ALLEN 2005, 

39; BROSIUS 2007, 29; KUHRT 2007, III 12, 3; ROLLINGER – WIESEHÖFER 2009, 213 e 218; 
LENFANT 2011, 46-47; LLEWELLYN-JONES 2013, 47 e fonte A 17; LLEWELLYN-JONES 2015, 216; 
LLEWELLYN-JONES 2023, 55; BASELLO 2021a, 861; BASELLO 2021b, 1053. 

11 Si pensi, in primis, all’evidente corrispondenza tra gli «origliatori» citati nel brano e 
l’apparato di spionaggio costituito dagli «Occhi» e dalle «Orecchie del Re», cui spesso fanno 
riferimento le fonti letterarie greche: vd., per es., Xen. Cyr. 8, 2, 10-12. 

12 Per limitarsi soltanto ad alcuni passi significativi e con riferimento esclusivo alla 
regalità persiana, senza alcuna pretesa di esaustività, vd. Aesch. Pers. 833; Hdt. 7, 31; 40, 2; 
83, 2; Xen. Cyr. 1, 3, 2-3; 6, 1, 6; 8, 1, 21; 8, 2, 8 e 3, 2-5; D.S. 17, 71, 4; Strab. 15, 3, 3. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |479 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

della sua condizione13. Proprio questo uso linguistico, pertanto, potrebbe 
aver suggerito con immediatezza all’Autore del trattato l’affinità ideale tra i 
due principi ‘cosmici’ per eccellenza – quello divino e quello monarchico –, 
convincendolo dell’opportunità di un raffronto tra le due figure. 

3. La semnotes del Gran Re 

Il passo esordisce ponendo enfasi sulla qualità che, in assoluto, meglio 
definisce la realtà ‘cosmica’ e primaria del Gran Re: la superiorità della sua 
natura, che si eleva per distacco sopra tutto ciò che egli domina. A celebrare 
questa prerogativa, stanno le forme esteriori del suo potere: 

«L’apparato esteriore posto a schermo di Cambise, Serse e Dario (τὸ Καµβύσου 
Ξέρξου τε καὶ Δαρείου πρόσχηµα) era stato allestito in maniera grandiosa e 
appropriata, per sublimare la solennità e la superiorità della loro condizione 
(εἰς σεµνότητος καὶ ὑπεροχῆς ὕψος µεγαλοπρεπῶς διεκεκόσµητο)»14. 

È evidente come tutto ciò risulti funzionale all’argomentazione 
filosofica, permettendo una prima, fondamentale comparazione con il 
principio divino supremo, che «dalla regione più alta del cielo» presiede 
all’ordine dell’universo e «diventa causa di salvezza per tutte quante le 
realtà, anche quelle da lui più distanti»15.  

All’altezza (incommensurabile) del Gran Re corrisponde, d’altra parte, 
la distanza (incolmabile) che lo separa dai suoi sudditi e servitori: il sovrano 
persiano, «a tutti invisibile, stava assiso a Susa o Ecbatana», al centro della 
sua reggia: lì, splendidamente isolato dai recinti e dalle figure che lo 
contornavano, tutto vedeva, tutto ascoltava, tutto poteva16. È degno di nota 
che il verbo qui impiegato per denotare la collocazione del re – ἱδρύω, che 
può veicolare tanto l’idea della fissità quanto quella della monumentalità – 
altrove nell’opera sia ripetutamente utilizzato per significare la collocazione 
del Dio nella regione suprema dell’universo, quasi chiave di volta del cosmo 
che a lui fa capo17. Nel complesso, la formulazione sembra evocativa 
dell’immagine ieratica del Gran Re solennemente assiso sul trono, calmo, 

 
13 Vd. spec. Hdt. 1, 98-99, dove il Medo Deioce – vero archetipo della regalità 

dispotica tipica dei popoli dell’Asia – è tratteggiato come il primo inventore del 
«cerimoniale» (κόσµος) volto a celebrare la condizione di superiore dignità che è propria del 
sovrano rispetto ai suoi sudditi: vd. a riguardo anche infra, §§ 3-4. 

14 Μu. 398a 11-13. 
15 Vd., rispettivamente, Μu. 398b 7 (confrontabile con 397b 12-13 e 24-27) e 398a 3-4.  
16 Μu. 398a 13-23. 
17 Vd. Mu. 397b 27; 398a 3; 398b 7; 400b 11. L’immagine del Dio come chiave di volta 

del cosmo è espressamente richiamata poco oltre all’interno del capitolo sesto (Mu. 399b 29-
33), nell’ambito di una delle dodici analogie prima richiamate (vd. supra, § 2). 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |480 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

maestoso e imponente: non a caso, proprio una tra le rappresentazioni del 
sovrano che ritornano con maggior frequenza nell’iconografia reale 
achemenide, trovando peraltro ampia rispondenza nelle fonti greche, tanto 
letterarie quanto iconografiche18. 

Nella prospettiva del De mundo, è dunque la maestà 
incommensurabile della persona regia a costituirne, in primis, la dimensione 
caratterizzante. Per tradurre a parole il concetto, l’Autore ricorre al lessico 
dell’hyperoche, del prepon e della semnotes, che, significativamente, si ritroverà 
anche a chiusura della similitudine, laddove il confronto tra Re e Dio tornerà 
a essere apertamente riproposto (non più, però, nel senso di una sostanziale 
affinità, bensì in quello di una disparità ontologica: un portato naturale 
dell’inferiorità della condizione umana rispetto al divino)19. Ai fini della 
presente analisi, è soprattutto il ricorso al vocabolario della semnotes a 
risultare interessante. 

*** 
Quello di σεµνός («augusto», «maestoso», «solenne») è concetto che 

nasce nell’ambito del lessico religioso. Aggettivo deverbale di σέβοµαι, esso 
significa la condizione venerabile del divino rispetto all’umano: una 
venerabilità che risulta dalla capacità che il divino ha di ispirare un sacro 
rispetto misto a timore reverenziale20. Insita a semnos, è, dunque, l’idea della 
soggezione che l’essere che gode di una superiore dignità incute nei 
confronti di chi gli è sottoposto.  

Questo valore religioso originario, inequivocabilmente positivo, è il 
solo uso semantico che il termine e i suoi derivati conoscono nella letteratura 
di età arcaica e, nella primissima età classica, ancora in Pindaro, Eschilo e 
Sofocle. È soltanto dalla seconda metà del V secolo a.C. che la famiglia 
lessicale inizia a essere riferita all’ambito umano, oltre che a quello divino, 
sviluppando nuovi valori, profani e semanticamente ambivalenti. È così che 
Aristofane e Platone – non a caso, due autori che, più di altri, si sforzarono di 
restituire mimeticamente nelle loro opere la lingua parlata della polis, nei due 
estremi dello scambio popolare e della dialettica colta – vi fanno 
prevalentemente ricorso in chiave negativa, ironica e talora caricaturale, per 
denunciare e deridere atteggiamenti improntati ad altezzosità, vanagloria, 

 
18 Si tratta dell’immagine che ritrae il Re, circondato da uno sfarzoso apparato di 

corte, assiso in udienza: vd. ROOT 1979, 285-299; BRIANT 1996, 230-235; ALLEN 2005; BROSIUS 
2010; LLEWELLYN-JONES 2013, 66-72. Da ultimo, vd. LLEWELLYN-JONES 2023, 34-44, ove si dà 
conto delle ascendenze mesopotamiche della concezione persiana del trono come massima 
icona di regalità. 

19 Mu. 398b 1-10. 
20 Vd. CHANTRAINE 1999, s.v. σέβοµαι. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |481 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

superbia: in poche parole, atteggiamenti in contrasto con l’ideologia 
egalitaria e isonomica della polis democratica21. Più in generale, però, si 
potrebbe affermare che, in una simile temperie storica e culturale, semnos e 
derivati iniziano a essere avvertiti come vocaboli funzionali a marcare – si 
badi: in termini non necessariamente negativi – il divario sociale che separa 
dalla massa alcuni individui d’elezione: intellettuali, politici, monarchi. 

Erodoto fa un uso limitato, ma calibrato, del concetto, riferendolo 
pressoché esclusivamente all’ambito della regalità ‘barbarica’ (egiziana, 
meda, persiana). Egli, in particolare, ascrive al Medo Deioce la volontà di 
«rendere venerabile» la propria figura (ταῦτα δὲ περὶ αὐτὸν ἐσέµνυνε) 
rappresentandosi come «un essere diverso dagli altri» a mezzo di un 
rigoroso cerimoniale di corte che lo renda inaccessibile e invisibile ai sudditi; 
a tale scopo, questi architetta per sé una grandiosa capitale – Ecbatana – dove 
l’accesso alla sua persona sarà rigidamente regimentato da una sequenza 
ascensionale di sette possenti giri di mura22. Significativamente, nella 
descrizione della città ritornano proprio i due motivi cui intende rimandare 
l’Autore del De mundo nel passo di cui sopra: la superiore statura e la 
dignitosa distanza della figura reale. Risulta poi coerente con una simile 
rappresentazione, ma anche con quanto prima osservato circa la maniera in 
cui la figura del Re persiano viene tratteggiata all’interno del trattato 
aristotelico, un altro fatto: nella lettura erodotea, la semnotes che si addice alla 
figura regale sembra espressa, su tutto, dall’immagine del sovrano 
maestosamente assiso sul trono, alle prese con gli affari del regno. Da qui il 
consiglio, impartito al faraone Amasi dai suoi wise advisers, a spendere 
l’intera giornata intento nelle attività di sua spettanza «assiso venerabile su 
un trono venerabile» (ἐν θρόνῳ σεµνῷ σεµνὸν θωκέοντα): soltanto così gli 
Egiziani otterranno la certezza di essere governati da un uomo grande e 
veramente degno della regalità23. 

Anche Senofonte fa della semnotes il primo attributo di un sovrano 
medo: Ciassare, il quale, uscendo dalla sua tenda per ricevere in udienza i 
sudditi, si accinge a sedere sul trono «solennemente abbigliato» (σεµνῶς 
κεκοσµηµένος ἐξῆλθε καὶ ἐπὶ θρόνου ἐκαθέζετο). Il riferimento è, 

 
21 Specificamente sull’uso politico del lessico della semnotes nell’Atene di V e IV 

secolo, vd. CANEVA – GANDINI 2023, 215-226. 
22 Hdt. 1, 98-99. Sul medesimo brano, così come sul motivo dell’invisibilità e 

dell’inaccessibilità del Gran Re, vd. anche supra, n. 13, e infra, n. 24 e § 4. 
23 Hdt. 1, 173, 2. La rilevanza della semnotes all’interno del campionario delle virtù 

regie risalta in special maniera da una considerazione allargata al contesto della citazione: il 
consiglio degli amici nasce dal fatto che il faraone è solito trascorrere troppo tempo lontano 
dal suo trono, per indulgere in attività frivole e «assolutamente indegne di un re» (οὐδαµῶς 
βασιλικά). 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |482 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

ovviamente, all’apparato estetico del potere – vesti, trucco, gioielli – di cui il 
sovrano orientale si fregia per marcare la distanza rispetto a dignitari e 
sudditi, nel momento altamente ritualizzato della sua manifestazione: 
apparato di cui proprio i Medi potevano essere considerati i primi ideatori24. 
Notoriamente, nella narrazione della Ciropedia senofontea sarà lo stesso Ciro, 
al momento della fondazione della sua basileia, dopo la presa di Babilonia, ad 
appropriarsi di alcuni attributi della regalità meda, assumendola a modello 
ideale di monarchia assoluta: primo tra essi, non casualmente, l’esigenza di 
calibrare accortamente le apparizioni pubbliche del sovrano, che dovrà 
mostrarsi ai sudditi solo «raramente e rivestito di maestà» (σπάνιός τε καὶ 
σεµνός)25. Di nuovo, è dunque il lessico della semnotes a tradurre la nozione 
del superiore distacco del sovrano rispetto alla società: una separazione che è 
fisica, ma soprattutto ideale, e che nei fatti ha come risultato ultimo quello 
della sacralizzazione della regalità. Gli stessi elementi ritornano poco oltre 
nell’opera, per denotare l’impressione di «solennità» (σεµνότης) destata sui 
sudditi dalla grandiosa parata che, simbolicamente, conclude il processo di 
ritualizzazione del potere monarchico di Ciro: sarà questa l’occasione in cui 
per la prima volta i Persiani, colpiti dalla bellezza e dalla maestà della figura 
reale, le tributeranno l’omaggio della proskynesis26. Per inciso, sia qui 
osservato che proprio la connessione originaria della semnotes con l’ambito 
religioso può aver reso il concetto particolarmente adeguato a tradurre 
l’ambiguità della natura del Gran Re, pericolosamente sospesa – nel giudizio 
degli osservatori greci – tra umano e divino: la medesima ambiguità che è 
alla base dei noti fraintendimenti sul significato dell’atto rituale della 
proskynesis27. 

Curiosamente, il medesimo aspetto che nella Ciropedia è presentato – e 
quasi giustificato – come una tappa naturale e necessaria nel percorso di 
avvicinamento alla basileia, viene ripreso e criticato dallo stesso Senofonte 

 
24 Xen. Cyr. 6, 1, 6. La Ciropedia senofontea riconosce ai sovrani medi un ruolo 

decisivo nell’elaborazione di molti degli aspetti del cerimoniale di corte achemenide: vd. 
AZOULAY 2004. La medesima idea è alla base del logos erodoteo di Deioce (Hdt. 1, 96-101), su 
cui vd. PANAINO 2003 e gli studi raccolti in MEIER et alii 2004; vd., inoltre, supra e infra, § 4. A 
fronte di tali rappresentazioni letterarie, è comunemente ammessa l’ascendenza 
mesopotamica, e special modo assira, di molti degli accorgimenti del protocollo aulico 
persiano: vd. infra, § 4 e n. 40. 

25 Xen. Cyr. 7, 5, 37. 
26 Xen. Cyr. 8, 3, 1 e 11-14. 
27 La natura dell’omaggio cerimoniale della proskynesis e i suoi fraintendimenti in 

ambiente greco sono stati oggetto di numerosi studi; per limitarsi ad alcuni tra i principali 
contributi editi in tempi recenti, si rinvii a ROLLINGER 2011; VÖSSING 2013; MATARESE 2014; 
WIESEHÖFER 2014; MUCCIOLI 2016; TUPLIN 2017.  



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |483 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

nell’Agesilao. In tale contesto, il re spartano, virtuoso generale, è elogiato per 
la sua determinazione a mantenersi sempre in vista e accessibile ai suoi 
uomini; a lui, è contrapposto polarmente proprio il Re persiano, che «cercava 
di rendersi venerabile con il farsi vedere solo di rado» e «con il rendersi 
inaccessibile» (τῷ σπανίως ὁρᾶσθαι ἐσεµνύνετο ... τῷ δυσπρόσοδος εἶναι 
ἐσεµνύνετο), ma così facendo finiva solamente per confermare la 
«vanagloria» (ἀλαζωνεία) che lo caratterizzava28. 

*** 
In generale, nella letteratura ateniese di età classica la semnotes pare 

dunque legata a doppio filo all’idea della regalità assoluta, e in special modo 
della regalità persiana. La sanzione più netta, in questo senso, sembra 
provenire da una pagina del Panegirico isocrateo, in cui gli aggettivi semnos e 
basilikos formano i due elementi indissociabili di un’endiadi, utilizzata per 
fare rimando a quanto è (o dovrebbe) essere più tipico di un Re. Il 
riferimento è, nello specifico, alle imprese militari «in assoluto più degne 
della maestà regale» tra quelle compiute dal Persiano, che sono 
ripetutamente invocate dai suoi fautori in Grecia per nobilitarne la figura (τὰ 
βασιλικώτατα καὶ σεµνότατα τῶν ἐκείνῳ πεπραγµένων). Imprese cui si fa 
cenno nei paragrafi precedenti del testo, e cui l’oratore si appresta a 
contrapporre le azioni di segno opposto: quelle, cioè, più disonorevoli e 
disdicevoli, che potrebbero compromettere la dignità della persona regia 
nella valutazione degli osservatori greci29. 

A fronte del quadro sin qui delineato, non potrà ritenersi puramente 
accidentale la scelta, da parte del nostro Autore, di incorniciare la 
similitudine con il re persiano inserendo tasselli del medesimo vocabolario 
ad apertura e a chiusura della stessa. Diversamente, occorrerà intendere tale 
uso come riflesso e memoria – non di necessità consapevole – di una 
tradizione di pensiero precedente, di cui il De mundo risulta, nei fatti, ultimo 
collettore. 

Il lessico della semnotes traduceva con efficacia una componente 
fondamentale dell’immaginario greco sul Gran Re: la statura sovraumana, 
ovvero ciò che faceva del sovrano un essere separato e al di sopra degli altri, 
collocato su un piano di sacralità che lo poneva, quasi naturalmente, in 
contatto con il divino. D’altra parte, per quanto siano note le distorsioni 
derivanti dalla prospettiva ellenocentrica dei testimoni antichi, la scelta 
terminologica pare, in questo caso, quanto mai efficace a esprimere a parole 

 
28 Xen. Ages. 9, 1-2. La contraddizione con la riflessione proposta nella Ciropedia è, a 

ben vedere, solo apparente, e ha a che vedere con la diversità degli obiettivi perseguiti da 
Senofonte nelle due opere: vd. l’analisi di AZOULAY 2004. 

29 Isocr. 4, 143. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |484 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

aspetti sostanziali della regalità achemenide; l’insistenza sulla verticalità e la 
distanza che è implicita alla nozione di semnotes, infatti, ben corrisponde alla 
visione che informava l’apparato di potere persiano, dove tutto era 
finalizzato a comunicare l’idea della natura eccezionale e ontologicamente 
superiore del re, «être à part» e «homme au-dessus des hommes», secondo la 
formulazione di Pierre Briant30. A destare tale impressione, concorrevano una 
serie di fattori: la collocazione rialzata sul trono, di cui prima si diceva; più in 
generale, l’immagine del Gran Re, esaltata nella sua superiore fisicità da 
pedane, poggiapiedi, baldacchini, nonché dalle scene dell’arte di corte, che 
celebrava il sovrano effigiandone la figura in posizione dominante, con 
dimensioni maggiori del reale e in stretta relazione spaziale con Ahura 
Mazda31; la strutturazione dei complessi palaziali su più livelli, culminanti 
nelle terrazze delle sontuose sale ipostile destinate alle udienze, precedute da 
scalinate monumentali; le proporzioni colossali di muri, ingressi cerimoniali, 
porte, torri, colonne, portici, ambienti; da ultimo, i rigidi protocolli di accesso 
alla persona del Re: altro elemento dell’ideologia di corte ben rilevato dalla 
pagina del De mundo, e di cui si dirà più diffusamente nel prossimo 
paragrafo. 

4. Le Porte del Gran Re 

Il De mundo, si diceva, organizza intorno alla figura del Gran Re una 
rappresentazione complessiva dell’apparato di potere persiano. L’attenzione 
è, dapprima, rivolta all’articolazione spaziale del palazzo reale, mirabile 
dimora caratterizzata dalla progressione di ambienti distinti e distanti, 
separati – o, meglio, scanditi – da un succedersi di varchi e barriere: 
«portoni» (πυλῶνες), «vestiboli» (πρόθυρα), «ingressi» (πύλαι), «circuiti 
murari» (περίβολοι)32. Considerato sotto questo aspetto, il passo risulta 
eccezionale nell’ambito della letteratura classica, perché le descrizioni dei 
palazzi persiani note dalle fonti greche e latine sono, nella maggior parte dei 
casi, estremamente generiche quanto alla dimensione architettonica e 
strutturale degli stessi; esse indulgono, piuttosto, in dettagli circa le 
suppellettili e l’apparato materiale della corte achemenide, o pratiche 
cerimoniali che potevano risultare particolarmente esotiche all’occhio greco – 
su tutte, quelle più direttamente in rapporto con l’esibizione della ricchezza e 

 
30 BRIANT 1996, 311-313. 
31 Da qui anche l’insistenza, nelle rappresentazioni greche dei sovrani persiani, 

sull’eccezionalità della loro statura e bellezza fisica: cfr. BRIANT 1996, 237-239; LLEWELLYN-
JONES 2015; ZACCARINI 2019, 60. 

32 Mu. 398a 13-23. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |485 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

del lusso33. Ciò premesso, occorre tenere a mente che la descrizione non è 
certamente guidata dall’intenzione di proporre un’analisi storica della corte 
achemenide; al contrario, essa svolge una funzione che è prettamente 
argomentativa, essendo volta a favorire una maggiore intelligibilità della 
componente teoretica del trattato. Per questo motivo, il palazzo persiano 
interessa come immagine del potere, non come spazio fisico: esso è 
rappresentato per quello che significa, non per quello che è. In una simile 
prospettiva, la varietà della nomenclatura adottata per elementi 
strutturalmente affini – di nuovo: πυλῶνες, πρόθυρα, πύλαι – non deve 
lasciar pensare a un impiego tecnico della terminologia; diversamente, essa è 
funzionale a significare una moltiplicazione ad infinitum delle barriere, e, con 
esse, delle distanze che separano il Gran Re dagli enti che popolano il suo 
cosmo. Analogo è il discorso relativo al lungo catalogo dei funzionari reali 
che occupa la seconda metà della similitudine, con un progressivo 
allargamento di campo che, muovendo dagli uomini posti a immediato 
contatto con il corpo del Re, arriva a ricomprendere gli emerodromi e le 
staffette, alle ultime propaggini dell’impero34. Anche in questo caso, infatti, 
sulla componente descrittiva prevale quella simbolico-evocativa: manca un 
vero interesse a distinguere puntualmente tra i diversi gradi della gerarchia 
achemenide, che sono richiamati al solo scopo di ricreare vividamente 
l’immagine di un apparato di potere verticistico ed estremamente 
ramificato35. 

L’impressione che si trae da una lettura complessiva del passo è 
dunque quella del palazzo strutturato per sequenze gerarchiche di ambienti 
e persone e per circuiti concentrici – idea, quest’ultima, a dire il vero 
ricavabile più per inferenza che non per esplicita ammissione dell’Autore36. 

 
33 Per un quadro delle principali questioni inerenti al tema delle residenze reali 

persiane, vd. ROLLINGER – WIESEHÖFER 2009; PERROT 2013; ROOT 2015; CANEPA 2018, 295-306; 
FERRARA 2020, 108-125; BUCHARLAT 2021; JACOBS 2021; TUPLIN 2021. Le ricerche degli ultimi 
decenni hanno mostrato quanto termini come ‘capitale’ e ‘palazzo’ possano risultare 
inadeguati e fuorvianti, in ragione delle immagini modernizzanti che essi rischiano di calare 
sulla realtà della Persia antica; nell’ambito di questo studio, essi verranno utilizzati per 
designare lo ‘spazio reale’ dei grandi siti cerimoniali (Pasargade, Persepoli, Susa, Ecbatana, 
Babilonia) che funsero da ‘teatro del potere’ per i sovrani achemenidi. 

34 Mu. 398a 18-35. 
35 Cfr. BRIANT 1996, 267, il quale osserva come le fonti greche siano generalmente 

avare nel restituire dati puntuali sull’organizzazione amministrativa della corte e 
dell’impero, limitandosi piuttosto a produrre elenchi di funzionari scarsamente informativi 
dal punto di vista storico (vd. infatti, oltre a a Mu. 398a 20-30, Xen. Cyr. 8, 1, 9). 

36 Il palazzo è definito inizialmente οἶκος καὶ περίβολος, mentre poco oltre si parla 
di φύλακες ἑκάστου περιβόλου. A suggerire implicitamente l’idea della strutturazione per 
fasce concentriche è però, soprattutto, l’analogia con il kosmos ordinato dal Dio, che risulta 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |486 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

L’immagine in questione può sotto certi aspetti richiamare la descrizione di 
Ecbatana trasmessaci dalle Storie erodotee, in cui pure è notevole l’attenzione 
rivolta alla configurazione architettonica e monumentale di una residenza 
regia: «dimora degna della regalità», geometricamente articolata in una 
sequenza ascensionale di sette giri di mura concentrici «grandi e forti», 
congegnati ad arte così da stagliarsi alla vista distinti e articolati in senso 
gerarchico37. Erodoto derivava – a sua insaputa – la nozione della città regia 
‘dalle sette mura’ dalla mitologia cosmica vicino-orientale, ma la sottoponeva 
a una radicale rifunzionalizzazione narrativa: nel suo racconto, infatti, essa 
era finalizzata a tradurre visivamente la natura tirannica del potere del Medo 
Deioce38. Ad accomunare l’Ecbatana erodotea e la reggia del De mundo non è 
però tanto la morfologia delle barriere interposte, quanto il significato 
profondo che entrambe le costruzioni sono volte a veicolare: la nozione della 
natura venerabile e superiore del sovrano, che, invisibile e inaccessibile, 
misura il proprio potere al metro della distanza creata rispetto ai propri 
sudditi39. 

La limitazione dell’accesso al sovrano rappresentava, a tutti gli effetti, 
una prerogativa della regalità achemenide; del resto, non sarebbe esagerato 
affermare che l’intero cerimoniale di corte persiano fosse impostato su una 
dialettica oppositiva dentro–fuori, prossimità–distanza, rigidamente 
codificata in una serie di rituali di inclusione ed esclusione rispetto alla 
figura del Re e ai luoghi del suo potere. Beninteso: l’apparato rituale e 
concettuale di cui qui è questione non era, in termini assoluti, 
un’innovazione persiana, ma affondava piuttosto le proprie radici nei 
protocolli aulici dei grandi imperi mesopotamici della prima metà del I 
millennio a.C.40. D’altra parte, le pratiche di distanziamento tipiche delle 

 
organizzato per «cerchi» o «sfere» (κύκλοι) gerarchicamente subordinate al principio divino 
supremo (Mu. 391b 9-392a 30). 

37 Hdt. 1, 98, 2-6. 
38 Su questo, così come sulle ascendenze mesopotamiche della città dalle sette mura, 

si rimandi all’ottima analisi di CALIÒ 2008; CALIÒ 2012, 75-103. Sulla rappresentazione 
erodotea di Deioce, vd. già supra, §§ 2-3, spec. nn. 13, 22 e 24. 

39 Proprio ciò che entrambi gli scritti esprimono mediante il ricorso al lessico della 
semnotes: vd. supra, § 3. Già REGEN 1972, 209-210 suggeriva l’affinità ideale tra le due pagine, 
ma, registrando la ben diversa enfasi posta sull’elemento delle fortificazioni murarie 
(fondamentale in Erodoto, scarsamente rilevato nel De mundo), ragionevolmente sollevava 
dubbi circa la possibilità di una relazione genetica diretta tra di esse. 

40 Sulla corte achemenide e le pratiche cerimoniali che la caratterizzavano si rimandi 
in primis – a fronte di una bibliografia molto nutrita – a BRIANT 1996, spec. 266-366; BROSIUS 

2007; JACOBS – ROLLINGER 2010; LLEWELLYN-JONES 2013; LLEWELLYN-JONES 2021. Sulle 
ascendenze mesopotamiche, e in special modo assire, di molti protocolli cerimoniali 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |487 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

regalità orientali furono recepite come particolarmente esotiche e 
caratterizzanti da parte dei Greci, in ragione delle sostanziali differenze che 
le opponevano a quelle – ben meno gerarchizzate ed elaborate – che 
regolavano le transazioni diplomatiche tra comunità elleniche.  

La distanza culturale che, sotto questo aspetto, separava Greci e 
Persiani è proprio il presupposto dell’interesse di cui è espressione la 
rappresentazione del Gran Re contenuta nella pagina del De mundo. Su un 
piano più generale, si tratta della stessa dimensione di alterità che sta alla 
base dei diversi racconti sulle origini del cerimoniale persiano e ‘asiatico’ 
elaborati dagli storici greci41, o, ancora, delle notazioni su specifici 
accorgimenti propri dell’etichetta di corte achemenide volti a marcare la 
superiore distanza del Re42. Infine, allo stesso modo andranno letti i 
riferimenti saltuari delle fonti classiche alle difficoltà e alle lungaggini di cui 
poteva fare esperienza chi cercasse di ottenere udienza presso i luoghi del 
potere persiano – la corte del Gran Re, ma anche le corti satrapiche43. 

*** 
La dimensione storica del nostro passo non si limita però, 

genericamente, all’insistenza su alcuni tra i temi più ricorrenti nelle visioni e 
rappresentazioni classiche del Gran Re: c’è infatti di più. 

A fronte dei numerosi passi della letteratura antica portati a rilevare 
l’imponenza delle opere di fortificazione muraria delle grandi capitali 
orientali44, il De mundo si distingue nel soffermarsi, in maniera particolare, sui 
varchi (porte, vestiboli, ingressi), anziché sulle barriere cui essi garantiscono 
l’accesso. In ciò, l’Autore sembra cogliere un secondo aspetto sostanziale 
della civiltà achemenide, che riconosceva alle porte – e in particolare alle 
grandi entrate monumentali, le Porte con la ‘p’ maiuscola – una forte valenza 
simbolica e ideologica. Anche qui, gli Achemenidi si posero in continuità con 
una lunga tradizione vicino-orientale, e in special modo mesopotamica, che 
riconosceva alla Porta – la Porta della città, la Porta del tempio, la Porta del 
palazzo – una dimensione di sacralità e, insieme, di pubblicità, concependola 

 
achemenidi, vd. PANAINO 2000; PANAINO 2003, 333-337; ALLEN 2005, 44; RADNER 2010; 
BARJAMOVIC 2011; KERTAI 2015, 237. 

41 Oltre ai racconti elaborati a tale riguardo da Erodoto e Senofonte, di cui si è già 
detto (vd. supra, § 3), è nota anche la ricostruzione di Ctesia: per un’analisi incrociata delle 
fonti, vd. LANFRANCHI 2010. 

42 Vd., per es., la giustamente celebre descrizione del banchetto del Re contenuta nei 
Persika di Eraclide (Heraclid. Cum. BNJ 689 F 2, apud Athen. 4, 26, 145a-146a). 

43 Vd., per es., Ar. Ach. 80-84; Thuc. 1, 137, 3-138, 2; Xen. Hell. 1, 4, 1-7 e 6, 6-7; Plu. 
Lys. 6, 4-7. 

44 Si pensi, nuovamente, all’Ecbatana erodotea, ma anche alle descrizioni antiche di 
Babilonia: vd. CALIÒ 2012, 76-88. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |488 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

come fondamentale punto di accesso e visibilità del potere45. Al tempo stesso, 
essi non si limitarono a recepirla, ma la condussero a sviluppi peculiari: 
grazie alle indagini archeologiche svolte sui grandi siti cerimoniali delle 
capitali persiane, oggi siamo in grado di apprezzare l’assoluta rilevanza che 
le Gate structures ebbero nell’organizzare la geografia e la prossemica dei 
complessi palaziali achemenidi46.  

Su tutte, pare degna di speciale nota una struttura che sembra aver 
rappresentato una radicale innovazione dell’architettura del potere rispetto 
ai precedenti vicino-orientali: la grande Porta cerimoniale posta a ingresso 
dei quartieri reali, di cui sono esempio la Porta di Pasargade, la ‘Porta di 
tutte le Nazioni’ di Serse a Persepoli, la ‘Porta di Dario’ a Susa. Più che 
semplice ‘porta’, vero e proprio edificio, essa era articolata in una serie di 
imponenti ambienti separati, organizzati intorno a una sala ipostila centrale; 
soprattutto, concepita come monumento fisicamente separato da mura o 
altre costruzioni, essa si stagliava nel suo maestoso isolamento nel panorama 
dell’architettura regia, demarcando visivamente lo spazio del Re, interno, 
dallo spazio esterno – di nuovo, un ‘dentro’ da un ‘fuori’. Una simile 
struttura difficilmente avrebbe potuto essere sottovalutata dall’osservatore 
antico: essa, da un lato, univa all’evidente valenza cerimoniale significati 
cosmici e religiosi, perché sanzionava idealmente la transizione all’Ordine, 
sacro e immutabile, del potere; dall’altro lato, ben più concretamente, 
costituiva il punto di passaggio obbligato, presso il quale i visitatori 
intenzionati a penetrare nel cuore del palazzo achemenide erano obbligati a 
stazionare, in attesa che le loro istanze venissero esaminate e, possibilmente, 
accolte.  

D’altra parte, l’effetto era potenziato dalla presenza di strutture 
omologhe anche all’interno dello spazio regio così definito – tali, per 
esempio, il Tripylon di Persepoli o il Propylaeum di Susa: esse contribuivano 
all’articolazione interna dei quartieri reali, favorendo la realtà (e 
l’impressione) del controllo regio sullo spazio del palazzo. Alla luce di tutto 
ciò, non sorprende che repliche esatte delle grandi Porte delle capitali 
centrali potessero essere erette anche in località periferiche dell’impero, 
all’accesso di quei basileia satrapici che del potere regale rappresentavano la 
naturale estensione: è questo il caso del propileo monumentale rinvenuto a 

 
45 Sui diversi significati (simbolici, religiosi e politico-sociali) e le molteplici funzioni 

cerimoniali connesse alla Porta nelle antiche civiltà vicino-orientali, vd. MAY 2014, con rinvii 
alla bibliografia precedente; più recentemente, vd. FRESE 2020. 

46 Sulle Gate structures persiane, vd. BRIANT 1996, 271-272; BOUCHARLAT 2013, 414-417 

e 420-421; LLEWELLYN-JONES 2013, 68-69; LLEWELLYN-JONES 2023, 154-158; ROOT 2015, spec. 16-
17; CANEPA 2018, 298-305. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |489 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

Karačamirli, nell’Azerbaigian occidentale, edificato proprio sul modello del 
Tripylon persepolita47. 

Comprensibilmente, la rilevanza simbolica e funzionale delle Porte 
per lo spazio del potere achemenide non mancò di essere rilevata dalle fonti 
di età classica. È così che Erodoto e, soprattutto, Senofonte, ricorrono spesso 
e volentieri all’immagine delle «Porte» proprio per significare, 
metonimicamente, il palazzo o, più in generale, la corte persiana (sia essa la 
corte del Gran Re o del satrapo). Sono infatti da intendere in questo modo le 
numerose occorrenze, all’interno delle opere di entrambi gli storici, di frasi 
che, proprio con riferimento all’accostarsi, all’allontanarsi, al sostare o al 
soggiornare presso le Porte (ἐπὶ θύρας, ἀπὸ θυρῶν, ἐπὶ θύραις), intendono 
significare concretamente i diversi gradi di prossimità rispetto alla figura del 
Gran Re, intrattenuti da dignitari e sudditi persiani o da emissari stranieri48. 
In altre parole, dal punto di vista dell’osservatore greco – che lo considerava 
idealmente a partire dall’esterno, nella prospettiva di ottenere accesso e 
udienza – il (palazzo del) Re era, nei fatti, l’insieme delle sue Porte49. 

A questo proposito, un altro aspetto degno di nota che potrebbe, a 
oggi, non essere stato adeguatamente rilevato, è il contrasto esistente tra una 
simile concezione dell’architettura palaziale e quella che, invece, si trova 
riflessa nelle fonti relative alle monarchie macedoni di età post-alessandrina. 
All’interno di queste ultime, infatti, appare specularmente diverso il modo di 
concepire la corte e il palazzo, che sono designati con riferimento non alla 
chiusura e alla separazione frapposte dalle «Porte», bensì allo spazio per sua 
stessa natura aperto della «Corte» a peristilio (αὐλή)50. Con altra 

 
47 Vd. KNAUß – GAGOŠIDSE – BABAEV 2013, 8-17. Preme ricordare che, quando è 

riferito dalle fonti a sedi del potere satrapico, il sostantivo greco basileion non 
necessariamente presuppone strutture ‘palaziali’ ma rimanda, piuttosto, alla relazione ideale 
da esse intrattenuta con la figura del Gran Re: vd. TUPLIN 2021. 

48 Vd. Hdt. 3, 77, 1; 117, 5; 119, 3; 120, 2; Xen. Anab. 1, 9, 3; 2, 4, 4; 3, 1, 2; Cyr. 1, 3, 2; 6, 
1, 1; 8, 1, 33 e 6, 10; Hell. 1, 6, 7 e 10. Sull’uso terminologico in questione, vd. ROLLINGER – 

WIESEHÖFER 2009, 218; TUPLIN 2010, 190-191; LLEWELLYN-JONES 2013, 68-69. Si noti che, 
proprio per la doppia valenza (funzionale e simbolica) che esse possiedono, e per l’intima 
connessione che intrattengono con il potere achemenide, le «Porte» possono esistere anche in 
assenza di strutture permanenti, sicché anche la tenda (del re o del satrapo) può esserne 
dotata: vd., per es., Xen. Anab. 2, 5, 31. 

49 Assai controversa è, di contro, l’individuazione e l’interpretazione della 
terminologia impiegata dai Persiani stessi per definire le loro strutture palaziali: vd. 
ROLLINGER – WIESEHÖFER 2009, 215-218; TUPLIN 2021. 

50 Sulla terminologia impiegata per designare la corte ellenistica e i suoi dignitari, 
rimane efficace LE BOHEC 1987; vd., più di recente, STROOTMAN 2014, 38-39. Sul palazzo reale 
ellenistico, vd. da ultimo FERRARA 2020, con discussione della bibliografia precedente. Sulla 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |490 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

formulazione, nella coscienza dei contemporanei che li frequentavano, i 
palazzi ellenistici si caratterizzavano soprattutto per la presenza degli ampi 
cortili, empiricamente avvertiti come primo elemento di organizzazione 
interna degli spazi reali, ma evidentemente ritenuti anche adatti a esprimere 
una prima, fondamentale concettualizzazione del potere. È significativo che 
ciò appaia coerente con un’ideologia della regalità agli antipodi rispetto a 
quella achemenide, che enfatizzava la dimensione della presenza e della 
prossimità del sovrano molto più che quella della distanza e della 
separazione dai sudditi. 

Un’ultima considerazione, a conclusione del ragionamento sin qui 
proposto: il contrasto terminologico di cui si è dato conto risulterebbe a 
maggior ragione rilevante se, davvero, si dovesse accettare l’idea di una 
redazione tarda del De mundo (ellenistica o proto-imperiale); in tal caso, 
infatti, sarebbe tanto più notevole la capacità del nostro testo di farsi tramite 
di elementi riconducibili all’esperienza storica dei Greci di età classica, 
nonostante le alterazioni sostanziali che intervennero nella percezione e 
rappresentazione mentale dello spazio reale a seguito della scomparsa dello 
stato persiano e dell’affermazione delle basileiai macedoni. 

5. Il Re al centro 

Secondo quanto già emerso, il testo lascia cogliere il senso della 
geometrica circolarità dell’architettura del potere regio: si tratta di un aspetto 
che accomuna la residenza e l’apparato del Gran Re alla struttura cosmica, 
articolata per orbite celesti concentriche intorno al punto focale costituito 
dalla Terra. Ciò osservato, è innegabile che le immagini poste a confronto 
presentano una certa difformità: laddove Dio è sovraordinato al cosmo e sta 
«assiso sulla più alta sommità di tutto quanto il cielo»51, il sovrano persiano 
domina il suo impero occupandone il centro geografico, come dimostra 
l’armonico convergere di corrieri e comunicazioni «dai confini dell’impero 
fino a Susa ed Ecbatana, di modo che il Re potesse conoscere, nel giro di un 
solo giorno, tutto ciò che di nuovo si produceva in Asia»52. Proprio alla luce 
dell’incongruenza di cui si è detto, è da escludere che la concettualizzazione 
spaziale della regalità persiana rappresentata nella similitudine sia stata 

 
concettualizzazione dell’aule come spazio naturalmente aperto, vd. i celebri tentativi di 
definizione di Athen. 5, 15, 189b-e. 

51 Mu. 397b 24-27. 
52 Mu. 398a 33-35. L’idea dell’ubiquità del Gran Re qui rappresentata è, d’altra parte, 

coerente con la tendenza delle fonti greche a enfatizzare la capacità dei sovrani achemenidi 
di esercitare efficacemente il proprio controllo anche su regioni e popoli collocati a grande 
distanza dal centro del potere: vd., per es., Xen. Cyr. 1, 1, 3-5; 8, 2, 9. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |491 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

concepita esclusivamente in funzione del ragionamento analogico e abbia, 
dunque, natura prettamente retorico-argomentativa; diversamente, nel 
paragrafo che segue si cercherà di argomentare per la storicità di tale 
costruzione, che sembra trovare rispondenza in alcuni elementi noti 
dell’ideologia achemenide, sia pur riletti attraverso il filtro dell’esperienza 
greca. 

*** 
Una lettura attenta delle fonti reali achemenidi (liste di popoli, 

iscrizioni di fondazione, evidenze iconografiche) permette di comprendere 
che, sin dai tempi di Dario, la visione persiana del mondo è organizzata 
intorno a un centro, geografico, politico e ideale, chiaramente definito. Esso è 
rappresentato dalla Persia, e secondariamente dalle regioni a essa adiacenti 
(la Media, l’Elam e la Babilonia), e viene pertanto a coincidere con lo spazio 
definito dalla grande cornice cerimoniale costituita dai palazzi reali di 
Persepoli, Pasargade, Susa, Ecbatana, Babilonia53. Esso rappresenta, inoltre, 
anche il centro assiale di tutte le direttrici di percorrenza, e in particolare 
delle grandi strade reali che tanto destarono l’ammirazione degli scrittori 
greci (né l’Autore del De mundo in ciò fa eccezione).  

La rappresentazione più efficace di questo sistema concettuale sembra 
quella consegnata nella ‘Carta del palazzo di Dario a Susa’ (DSf), che fu 
realizzata in versione trilingue su più copie collocate in punti differenti della 
stessa residenza imperiale. Al loro interno, l’opera della nuova fondazione è 
inserita «in una catena di atti divini e atti regali divinamente ordinati di 
creazioni e di costruzione», che culmina in una lunga lista dei materiali e 
degli apporti forniti da ogni parte del mondo dai popoli più diversi, in vista 
della costruzione dell’edificio. In questo modo, il palazzo, ricontestualizzato 
in una più ampia narrazione cosmogonica, assurge a centro ideale del 
mondo: vero microcosmo capace di ordinare, integrare, riassumere in sé la 
molteplicità dei territori su cui il Re esercita il suo potere54. 

Il Gran Re, che è significato per metonimia proprio dalla sua 
residenza, esercita dunque un potere che si intende come illimitato sulla 
totalità delle terre; al contempo, quella dell’impero è una «rappresentazione 
chiusa», che contempla una serie di frontiere chiaramente individuate 
collocate ai quattro angoli della terra55. È così che, nelle tavolette di 
fondazione dell’Apadana di Persepoli (DPh), Dario definisce la sua maestà 

 
53 Questo il quadro sintetizzato già da BRIANT 1996, 184-216, cui si rinvia anche per i 

riferimenti alle principali fonti interrogabili. Da ultimo, vd. ROLLINGER 2021, con rinvii alla 
bibliografia più recente. 

54 Vd. CANEPA 2018, 305-306, da cui è tratta la citazione. 
55 BRIANT 1996, 191-192. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |492 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

con riferimento ai quattro angoli del mondo: «dai Saci al di là della Sogdiana 
fino al paese di Kush, dall’Indo fino a Sardi». Consacrate in questo modo, le 
fondamenta dell’edificio in questione – che, più di ogni altro luogo ‘regale’, 
doveva rappresentare il cuore cerimoniale dello stato persiano – affondano in 
quello che, simbolicamente, viene assunto e celebrato come centro del 
mondo56. 

Se, alla luce di quanto detto, è possibile affermare che «la residenza 
reale al centro dell’impero diventa un’immagine dell’impero nella sua 
totalità, che è concettualizzato come il mondo»57, resta che il carattere 
itinerante della monarchia achemenide fa sì che il vero centro dello stato e 
dell’apparato che lo definisce non sia altro se non il Re stesso, contornato 
dalla sua corte. Naturale portato di questa considerazione è l’assoluta 
rilevanza posseduta, anche in termini ideali, dalle tende che ospitano il Re e i 
suoi dignitari nel corso dei loro spostamenti: da qui l’aspetto mirabile della 
loro organizzazione architettonica e cerimoniale, che ricalcava, sotto ogni 
aspetto, quella delle grandi residenze permanenti58. 

*** 
L’assetto spaziale della tenda del Gran Re è, in genere, ricostruito 

anche sulla base di quanto noto delle sfarzose tende reali di Alessandro; si 
presuppone comunemente, infatti, che il Macedone abbia mutuato, in questo 
ambito del linguaggio del potere, molti aspetti del cerimoniale persiano, se 
non addirittura reimpiegato le stesse strutture che erano appartenute al Gran 
Re59. A interessarci in special maniera è una descrizione accurata della tenda 
di Alessandro a noi nota per il tramite di Polieno e Ateneo, che quest’ultimo 
derivava dall’opera dello storico di III secolo a.C. Filarco; più precisamente, 
secondo quanto è lo stesso Polieno a precisare, si tratta della tenda che 
Alessandro utilizzò per dare udienza ai sudditi barbari durante gli anni delle 
campagne nelle satrapie superiori60.  

 
56 Collima con una simile visione quanto asserito da Senofonte (Cyr. 8, 6, 22), 

secondo cui Ciro stabilì la propria residenza «al centro» (ἐν µέσῳ) dell’impero, così da 
mantenersi equidistante rispetto alle quattro «estremità» (τὰ πέρατα) del mondo abitabile, 
concepite come limiti ultimi dell’impero: il Mar Eritreo a Est, il Ponto Eusino a Nord, Cipro e 
l’Egitto a Ovest, l’Etiopia a Sud. 

57 ROLLINGER 2021, 821. 
58 Sul carattere ‘itinerante’ della corte achemenide, vd. BRIANT 1996, spec. 199-204; da 

ultimo, LLEWELLYN-JONES 2021, 1041-1043. Sulle tende reali achemenidi, vd. BRIANT 1996, 
200-201; 267-269; MILLER 1997, 49-53 e 235-236; LLEWELLYN-JONES 2013, 88-92. 

59 Sulle tende reali di Alessandro, vd., oltre alla bibliografia già citata alla nota 
precedente, SPAWFORTH 2007, 94-97; ALONSO TRONCOSO – ÁLVAREZ RICO 2017; COLLINS 2017. 

60 Vd. Phylarch. BNJ 81 F 41, apud Athen. 12, 55, 539d-f; Polyaen. 4, 3, 24. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |493 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

La skene è descritta come strutturata per fasce concentriche, attorno al 
centro focale rappresentato dal trono dorato occupato dal re: a partire da 
esso, sono collocati, in una disposizione gerarchica che vuole essere 
chiaramente significativa del nuovo ordine del mondo, gli Argiraspidi 
macedoni, gli arcieri persiani, i Melofori persiani. L’ordinamento, che anche 
qui risulta articolato tra un ‘dentro’ e un ‘fuori’, si prolunga all’esterno della 
struttura: allo squadrone degli elefanti reali, fanno seguito soldati in veste 
macedone, soldati della guardia di Susa e, infine, i 10,000 Immortali. Filarco 
inseriva la descrizione in una sezione della sua opera volta alla polemica 
contro la tryphe di Alessandro e dei suoi Compagni, da loro adottata a 
seguito del contatto con gli usi persiani. Alla luce di ciò, merita speciale 
considerazione la riflessione apposta a chiusura della citazione di Ateneo: a 
fronte di un seguito tanto numeroso di amici e servitori, nessuno osava 
avvicinarsi ad Alessandro, in ragione del senso di «superiore dignità» che lo 
circondava (τοιοῦτον ἐγεγόνει τὸ περὶ αὐτὸν ἀξίωµα). Lo storico ellenistico, 
cui certamente è da ascrivere la frase in oggetto, stava qui esercitando la sua 
critica, morale e politica, contro un elemento ai suoi occhi caratteristico più 
della regalità ‘degenerata’ orientale che di quella macedone, da cui 
Alessandro aveva – parrebbe di ricavare – ormai preso definitivamente le 
distanze: proprio quell’elemento, così caratteristico dell’apparato di potere 
persiano, che l’Autore del De mundo avrebbe qualificato in termini di 
semnotes. 

Per restare in tema di architettura temporanea, può risultare suggestivo 
anche un confronto con la descrizione senofontea dell’accampamento di Ciro. Il 
sovrano fa allestire la sua tenda al centro esatto del campo, quindi provvede 
a disporre intorno ad essa il resto dell’armata, ripartendola, con chiaro 
criterio gerarchico, per fasce concentriche: dapprima i dignitari più fidati, 
quindi i cavalieri e i carristi, seguiti da peltasti e arcieri; da ultima, la fanteria 
pesante, ordinata quasi «alla maniera di un muro difensivo»61. Senofonte 
precisa come alla base di tale disposizione stesse la volontà di assicurare al re 
la maggiore protezione possibile a fronte di un possibile attacco nemico; 
ferma restando la plausibilità di una simile considerazione, resta che, 
secondo quanto si ricava implicitamente da una lettura allargata all’intera 
sezione conclusiva della Ciropedia, alla finalità militare dovesse associarsi una 
valenza politico-ideologica, in rapporto con la celebrazione dell’ordine 
monarchico di nuova istituzione62. 

 
61 Xen. Cyr. 8, 5, 8-11. 
62 A conclusione della sezione, si potrebbe suggerire un confronto anche con quanto 

noto della panegyris allestita nel 317 o 316 a.C. a Persepoli dal Macedone Peucesta – non a 
caso, notoriamente il più filopersiano degli eteri di Alessandro – per sanzionare l’alleanza tra 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |494 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

Da quanto sinora rilevato, emerge come la circolarità sia assunta a 
principio fondamentale di astrazione dello spazio reale persiano, tanto da 
fonti achemenidi che da fonti greche. Da questo punto di vista, la 
rappresentazione fornita dal brano del De mundo, pur non essendo intesa 
dall’Autore in una prospettiva propriamente storica e pur non risultando in 
tutto adeguata a restituire un’immagine del potere persiano63, risulta 
coerente con alcuni elementi dell’ideologia achemenide di sicura storicità. 
D’altra parte, tutto passa attraverso uno sguardo che resta, tipicamente, 
greco: è questo quanto si ricava da un’attenta considerazione della 
localizzazione proposta per la residenza del Gran Re. 

*** 
«Il re, a quanto si racconta, stava assiso a Susa o Ecbatana»64. Può 

sembrare paradossale che l’Autore menzioni le capitali storiche dell’Elam e 
della Media, ma sembri ignorare i centri monumentali della Persia 
propriamente detta, vero cuore storico e simbolico dell’impero: Persepoli e 
Pasargade. In realtà, lo specialista di questioni achemenidi non rimarrebbe 
sorpreso dal silenzio del brano: è infatti noto che tra le residenze reali 
persiane citate dalle fonti greche di V e IV secolo a.C. sembra mancare 
Persepoli, perché il toponimo Περσέπολις inizia a essere attestato soltanto a 
partire dall’età ellenistica65. Del resto, è un fatto che i Greci di V e IV secolo 

 
Eumene di Cardia e i governatori macedoni delle satrapie orientali. Diodoro (19, 22) riferisce 
che in quella circostanza – in un contesto, si noti, prettamente persiano – fu organizzata una 
sontuosa cerimonia in cui gli invitati furono disposti per periboloi concentrici e 
gerarchicamente ordinati: intorno al centro costituito dagli altari di Filippo e Alessandro, 
furono collocati i generali d’armata e i più alti dignitari di Persia, quindi, in seconda 
posizione, gli ufficiali di secondo rango, il gruppo dei philoi e i cavalieri; a seguire, i soldati 
macedoni e, da ultimi, le componenti militari non macedoni. Sulla cerimonia in questione, 
che ha fatto discutere i moderni proprio in ragione della probabile ascendenza persiana di 
alcuni dei suoi connotati, vd. MUCCIOLI 2017, 80-87; da ultimi, vd. i commenti ad loc. di 
LANDUCCI, 2021; MEUSS 2022. 

63 Si pensi, per limitarsi a un singolo aspetto, al contrasto tra l’idea della fissità del Re 
al centro dell’impero – assolutamente funzionale al ragionamento analogico del De mundo – 
e la realtà storica della corte ‘itinerante’, che caratterizzò la regalità achemenide (per cui vd. 
già supra, n. 58). 

64 Mu. 398a 14. 
65 Le ragioni di tale sorprendente assenza sono state a lungo dibattute. Seguendo la 

suggestiva ipotesi di ROOT 2015, 11-12, la causa ultima potrebbe essere individuata nella 
stessa terminologia antica: data la polisemia del termine Parsa, che nell’antico persiano 
designava tanto la città di Persepoli quanto la regione a essa circostante (la Persia), non si 
può escludere che il numero dei riferimenti o delle allusioni al sito contenuti nella letteratura 
classica sia più alto di quanto non parrebbe emergere da una lettura superficiale. D’altra 
parte, proprio l’ambiguità dell’espressione avrebbe potuto dar luogo a confusioni e 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |495 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

a.C. videro in Susa il vero cuore politico dello stato persiano: ciò che appare 
del tutto comprensibile se considerato alla luce della prospettiva 
ellenocentrica, che rendeva Susa – ben più che le città reali della Persia – la 
destinazione più naturale per chi dovesse intraprendere l’anabasi dell’Asia in 
vista di un’udienza alla corte del Gran Re66. A ciò si aggiunga che, nelle fonti 
di V e IV secolo a.C., Susa ed Ecbatana sono le città più assiduamente citate 
in associazione alla regalità persiana o meda, ma soprattutto che il binomio 
Susa-Ecbatana – lungi dall’essere un hapax del De mundo – conosce una 
discreta occorrenza già nella letteratura di età classica. Esso è attestato per la 
prima volta nei Persiani di Eschilo, ma ritorna soprattutto in autori di IV 
secolo (Senofonte, Demostene e, forse, Demetrio del Falero)67. 

L’associazione lessicale in esame pare da intendere come dittologia 
sinonimica, in cui un elemento richiama e si sovrappone all’altro in vista di 
una maggiore forza suggestiva. In questa prospettiva, i nomi di Susa ed 
Ecbatana sarebbero evocativi non tanto di un luogo fisico situato in una 
geografia reale, quanto piuttosto di una situazione o un luogo mentale: essi 
opererebbero come uno mnemotopo, assommando in sé a una valenza 
spaziale generica (il cuore dell’Asia persiana) significati politici (il Gran Re e 
il suo potere) e storico-culturali (il dispotismo orientale, la schiavitù persiana 
ecc.). Altrimenti detto, nominare «Susa e/o Ecbatana» doveva bastare di per 
sé a richiamare, alla mente del Greco che ascoltava, l’immagine temibile e 
misteriosa della maestà tirannica del Gran Re, remoto nei suoi favolosi 
palazzi e, ciononostante, sinistramente capace di incombere sulle sponde 
dell’Egeo. È, infatti, questo il senso che sembra di poter cogliere 
nell’allusione di Demostene, che nella Quarta Filippica polemizza contro 
l’atteggiamento, diffuso nell’Atene del tempo, di chi «ha paura di Colui che 
dimora a Susa ed Ecbatana, sostenendo che è animato da cattive intenzioni 
nei confronti della città».  

Quanto all’origine dell’uso, è facile spiegarla con rimando alla 
confusione tra Persiani e Medi, che fu tipica del mondo classico: menzionare 

 
fraintendimenti, rendendo la realtà della città di Persepoli più difficilmente percepibile 
all’orecchio (e alla mente) dei Greci. 

66 Sull’importanza eccezionale accordata a Susa dalle fonti classiche, e sulla naturale 
‘vocazione occidentale’ che la città poteva vantare al confronto con le altre capitali 
achemenidi delle regioni iraniche, vd. BRIANT 2013, 10-13; ROOT 2015, 12. 

67 Aesch. Pers. 16 e 535; Xen. Anab. 2, 4, 25; 3, 25, 15; Dem. 10, 34 (la paternità 
demostenica della Quarta Filippica, a lungo negata, è stata riaffermata in una serie di studi 
recenti: vd. WORTHINGTON 1991; HAIDÚ 2002, 44-49; MACDOWELL 2009, 354-359); Dem. Phal. 
BNJ 228 F 19, apud Plu. Dem. 14, 2 (l’attribuzione dell’espressione al Falereo è in realtà 
incerta, in ragione del fatto che non è possibile determinare con certezza i limiti della 
citazione plutarchea). 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |496 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

l’una o l’altra delle due città non avrebbe poi fatto molta differenza in 
termini di significazione culturale. Al tempo stesso, l’abitudine 
all’associazione mentale delle due parole innescò, forse, un processo di 
deformazione dell’immaginario geografico: la loro sostanziale equivalenza 
semantica poté indurre all’idea (erronea) di una prossimità geografica, o 
comunque di una stretta connessione spaziale tra i due centri. Proprio questo 
può essere alla base dell’uso di Senofonte, che in due occasioni sembra 
concepire l’espressione in relazione a una specifica arteria di percorrenza, 
che mette in collegamento l’alta valle del Tigri con la regione a est68. Se così 
fosse, la dittologia si sovrapporrebbe qui a una nozione odologica: l’intima 
relazione tra le due località nella personale mappa mentale che lo storico si 
era costruito delle regioni iraniche – di cui egli non aveva esperienza diretta – 
potrebbe aver dato luogo alla (impropria) conclusione di una relativa 
prossimità spaziale tra i due centri, e dunque di una loro localizzazione 
lungo una stessa direttrice. 

Comunque sia di tutto ciò, un dato resterà fermo: la collocazione del 
Gran Re a «Susa e/o Ecbatana» corrisponde a un modo greco di pensare e 
concettualizzare la geografia del potere persiano. 

6. Le ragioni (e i limiti) della storicità 

La similitudine del De mundo è guidata dalla volontà di proporre non 
una disamina storica, bensì un complemento visuale alla riflessione 
filosofica: la descrizione dell’apparato di potere achemenide da essa offerta è 
funzionale al confronto tra il Dio – ente cosmico, supremo e primario – e il Re 
di Persia. A fronte di ciò, la rappresentazione da essa proposta non può 
essere ridotta a mero costrutto letterario; al contrario, sono molti e 
significativi gli elementi che essa condivide con le immagini storiche del 
Gran Re di Persia, del suo potere e della sua corte che i Greci svilupparono e 
diffusero nel corso dell’età classica: su tutti, la concettualizzazione della 
semnotes come qualità caratterizzante la monarchia persiana e ‘asiatica’; 
l’interesse per i cerimoniali che regolano l’accesso alla persona del Re; la 
sovrapposizione delle immagini culturali di Susa ed Ecbatana e la loro 
valenza di mnemotopi del potere achemenide. Al contempo, è indubbio che 
la pagina sia attendibile tramite di elementi della visione persiana del potere 
e del mondo, che risultano coerenti con quanto ricostruibile dalle fonti 
achemenidi: la centralità cosmica del Re e del suo palazzo; la rilevanza delle 

 
68 L’osservazione è di TUPLIN 2003, 358, n. 15. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |497 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

pratiche di distanziamento nei protocolli aulici; la Porta come elemento 
organizzatore dello spazio reale. 

Ciò osservato, una più precisa determinazione della cronologia 
dell’opera non risulterebbe decisiva per l’apprezzamento degli aspetti di 
storicità di cui sopra: anche a ipotizzare una datazione del trattato all’età 
ellenistica o romano-imperiale, andrebbe ammesso da parte dell’Autore 
l’impiego di materiali di notevole qualità informativa, derivanti, in ultima 
analisi, da Persika di V o IV secolo a.C.69. D’altra parte, stanti le evidenze 
letterarie attualmente a disposizione, non sembra possibile determinare 
ulteriormente la natura delle fonti dei dati storici tràditi dal passo. 

Alla luce di quanto sin qui argomentato, può destare più di una 
perplessità il fatto che il passo si apre citando tre sovrani persiani i cui nomi 
sono selezionati e ordinati in maniera a dir poco anomala: «Cambise, Serse e 
Dario». Da un lato, infatti, la sequenza, che antepone Serse al padre Dario, 
contrasta con la successione dinastica storicamente attestata; dall’altro, a 
fronte della menzione di una figura tutto sommato secondaria come 
Cambise, non è fatto cenno alcuno al fondatore dell’impero, Ciro, malgrado 
la sua assoluta preminenza all’interno dell’immaginario ‘achemenide’ degli 
autori greci di età classica. A una più attenta considerazione, però, simili 
imprecisioni non sono inconciliabili con quanto sopra rilevato circa la 
storicità di larga parte dei contenuti del brano. Esse, infatti, non sembrano 
originare dalla volontà di produrre un’interpretazione della storia e del 
potere achemenide consapevolmente alternativa a quella ‘canonica’; 
piuttosto, esse paiono indicative di una scarsa competenza dell’Autore in 
fatto di storia persiana, o quantomeno di un disinteresse per la ricostruzione 
rigorosa della componente storico-evenemenziale. Una lettura di questo tipo 
non potrebbe sorprendere, al contrario: essa risulterebbe coerente con la 
duplice natura del ragionamento proposto, che, storico in molti suoi 
elementi, si mantiene pur sempre filosofico nelle intenzioni e negli interessi 
ultimi. 

Alberto Gandini 
Università degli Studi di Pavia 

Dipartimento di Studi Umanistici 
Piazza del Lino, 2 Pavia 

alberto.gandini@unipv.it 
on line dal 15.12.2023 

 

 
69 Si noti che è tipica soprattutto dei Persika di IV secolo la focalizzazione sulla corte, 

la sua organizzazione, i suoi protocolli, la sua materialità: vd. LENFANT 2014, 201-204. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |498 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

 
Bibliografia 
 

ALLEN 2005 
L. Allen, Le roi imaginaire: An Audience with the Achaemenid King, in O. Hekster – R. Fowler 
(Eds.), Imaginary Kings. Royal Images in the Ancient Near East, Greece and Rome, München 2005, 
39-62. 

ALONSO TRONCOSO – ÁLVAREZ RICO 2017 
V. Alonso Troncoso – M. Álvarez Rico, Alexander’s Tents and Camp Life, in S. Müller et alii 
(Eds.), The History of the Argeads. New Perspectives, Wiesbaden 2017, 113-124. 

AZOULAY 2004 
V. Azoulay, The Medo-Persian Ceremonial: Xenophon, Cyrus and the King’s Body, in C.J. Tuplin 
(Ed.), Xenophon and His World, Stuttgart 2004, 147-173. 

BARJAMOVIC 2011 
G. Barjamovic, Pride, Pomp and Circumstance: Palace, Court and Household in Assyria 879-612 
BCE, in J. Duindam – T. Artan – M. Kunt (Eds.), Royal Courts in Dynastic States and Empires: A 
Global Perspective, Leiden 2011, 27-61. 

BASELLO 2021a 
G.P. Basello, Hierarchy and ethno-classe dominante, in B. Jacobs – R. Rollinger (Eds.), A 
Companion to the Achaemenid Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 859-870. 

BASELLO 2021b 
G.P. Basello, King – Elite and Subjects – Slaves, in B. Jacobs – R. Rollinger (Eds.), A Companion 
to the Achaemenid Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 1047-1063. 

BETEGH - GREGORIĆ 2014 
G. Betegh - P. Gregorić, Multiple Analogy in Ps. Aristotle, De mundo Ch. 6, «CQ» 64 (2014), 
574–591. 

BETEGH - GREGORIĆ 2020 
G. Betegh - P. Gregorić, God’s Relation to the Cosmos, in Gregorić – Karamanolis 2020, 176-212. 

BOS 2021 
Bos 2021, Pseudo-Aristotle: De Mundo (On the Cosmos): A Commentary, «BMCRev» 
(https://bmcr.brynmawr.edu/2021/2021.06.24/). 

BOTTER 2005 
B. Botter, Dio e Divino in Aristotele, Sankt Augustin 2005. 

BOTTER 2011 
B. Botter, Aristotele e i suoi dei: un'interpretazione del III libro del De philosophia, Roma 2011. 

BOUCHARLAT 2013 
R. Boucharlat, Susa in Iranian and Oriental Architecture, in J. Perrot (Ed.), The Palace of Darius at 
Susa. The Great Royal Residence of Achaemenid Persia, London – New York 2013, 409-433. 

BOUCHARLAT 2021  
R. Boucharlat, Persia (including Khūzestān), in B. Jacobs – R. Rollinger (Eds.), A Companion to 
the Achaemenid Persian Empire, vol. 1, Hoboken 2021, 189-212. 

BRIANT 1996 
P. Briant, Histoire de l’empire perse, Paris 1996. 

BRIANT 2013 
P. Briant, Susa and Elam in the Achaemenid Empire, in PERROT 2013, 3-25. 

BROSIUS 2007 
M. Brosius, New out of Old? Court and Court Ceremonies in Achaemenid Persia, in A.J.S. 
Spawforth (Ed.), The Court and Court Society in Ancient Monarchies, Cambridge 2007, 17-57. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |499 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

BROSIUS 2010 
M. Brosius, The Royal Audience Scene Reconsidered, in J. Curtis – St J. Simpson, eds., The World 
of Achaemenid Persia. History, Art and Society in Iran and the Ancient Near East, London 2005, 
141-152. 

CALIÒ 2008 
L.M. Caliò, La città insensata. Erodoto e la rappresentazione delle città orientali, «RAL», Ser. 9a, 19 
(2008), 335-382.  

CALIÒ 2012 
L.M. Caliò, ASTY. Studi sulla città greca, Roma 2012. 

CANEPA 2018 
M.P. Canepa, The Iranian Expanse. Transforming Royal Identity through Architecture, Landscape, 
and the Built Environment, 550 BCE-642 CE, Oakland 2018. 

CANEVA – GANDINI 2023 
S.G. Caneva – A. Gandini, Considerazioni sulla σεµνότης nel mondo greco classico ed ellenistico, 
tra attitudine politica e strategia negoziale, in C. Zanchi – I. Bossolino (a c. di), E pluribus unum. 
Prospettive sull’Antico. Per i Decennalia dei Cantieri d’Autunno: i seminari dell’Università di Pavia 
dedicati al mondo antico, Pavia 2023, 215-235. 

CHANTRAINE 1999 
P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Histoire des mots. Nouvelle édition 
avec supplément, Paris 1999. 

COLLINS 2017 
A.W. Collins, The Persian Royal Tent and Ceremonial of Alexander the Great, «CQ» 67 (2017), 71-
76. 

FEDERSPIEL 2018 
M. Federspiel (éd.), Pseudo-Aristote, Du Monde; Positions et Dénominations des Vents; Des 
Plantes. Introduits, Traduits et Commentés, Paris 2018. 

FERRARA 2020 
F.M. Ferrara, Basileus e Basileia. Forme e luoghi della regalità macedone, Roma 2020. 

FRESE 2020 
D.A. Frese, The City Gate in Ancient Israel and Her Neighbors. The Form, Function, and 
Symbolism of the Civic Forum in the Southern Levant, Leiden – Boston, 2020. 

GREGORIĆ – KARAMANOLIS 2020 
P. Gregorić – G. Karamanolis, Pseudo-Aristotle: De Mundo (On the Cosmos): A Commentary, 
Cambridge – New York 2020. 

HAJDÚ 2002 
I. Hajdú, Kommentar zur 4. Philippischen Rede des Demosthenes, Berlin – New York 2002. 

JACOBS 2021 
B. Jacobs, The Residences, in B. Jacobs – R. Rollinger (Eds.), A Companion to the Achaemenid 
Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 1007-1034. 

JACOBS –ROLLINGER 2010 
B. Jacobs – R. Rollinger (Hrsg.) Der Achämenidenhof / The Achaemenid Court, Akten des 2. 
Internationalen Kolloquiums zum Thema ‘Vorderasien im Spannungsfeld klassischer und 
altorientalischer Überlieferungen’ (Basel, 23.–25. Mai 2007), Wiesbaden 2010. 

KERTAI 2015 
D. Kertai, The Architecture of Late Assyrian Royal Palaces, Oxford 2015. 

KNAUß – GAGOŠIDSE – BABAEV 2013 
F.S. Knauß – I. Gagošidse – I. Babaev, Karačamirli: Ein persisches Paradies, «ARTA» 2013.4, 1-
28.  



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |500 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

KRAYE 1990 
J. Kraye, Aristotle’s God and the Authenticity of De mundo: an Early Modern Controversy, 
«JHPh» 28 (1990), 339-358. 

KRAYE 2014 
J. Kraye, Disputes over the Authorship of De mundo between Humanism and 
Altertumswissenschaft, in THOM 2014, 181-197. 

KUHRT 2007 
A. Kuhrt, The Persian Empire. A Corpus of Sources from the Achaemenid Period, London – New 
York 2007. 

LANDUCCI 2021 
F. Landucci, Diodoro Siculo, Biblioteca Storica. Libri XIX-XX. La Grecia e l’Oriente. Commento 
storico, Milano 2021. 
  LANFRANCHI 2010 
G.B. Lanfranchi, Greek Historians and the Memory of the Assyrian Court, in JACOBS – ROLLINGER 
2010, 39-65. 

LE BOHEC 1987 
S. Le Bohec, L’entourage royal à la cour des Antigonides, in E. Lévy (Éd.), Le système palatial en 
Orient, en Grèce et à Rome, Leiden 1987, 315–326. 

LENFANT 2011 
D. Lenfant (dir.), Les Perses vus par les Grecs. Lire les sources classiques sur l’empire achéménide, 
Paris 2011. 

LENFANT 2014 
D. Lenfant, Greek Monographs on the Persian World. The Fourth Century BCE and Its Innovations, 
in G. Parmeggiani (Ed.), Between Thucydides and Polybius. The Golden Age of Greek 
Historiography, Washington 2014, 197-210. 

LLEWELLYN-JONES 2013 
L. Llewellyn-Jones, King and Court in Ancient Persia 559 to 331 BCE, Edinburgh 2013. 

LLEWELLYN-JONES 2015 
L. Llewellyn-Jones, “That My Body is Strong”. The Physique and Appearance of Achaemenid 
Monarchy, in D. Boschung, A. Shapiro, F. Wascheck (Eds.), Bodies in Transition. Dissolving the 
Boundaries of Embodied Knowledge, Paderborn 2015, 211-248. 

LLEWELLYN-JONES 2021 
L. Llewellyn-Jones, The Court, in B. Jacobs – R. Rollinger (Eds.), A Companion to the 
Achaemenid Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 1035-1046. 

LLEWELLYN-JONES 2023 
L. Llewellyn-Jones, Ancient Persia and the Book of Esther. Achaemenid Court Culture in the 
Hebrew Bible, London – New York – Dublin 2023. 

MACDOWELL 2009 
D.M. MacDowell, Demosthenes the Orator, Oxford 2009. 

MATARESE 2014 
C. Matarese, Sending a Kiss to the King. The Achaemenid Proskynēsis between Explanations and 
Misunderstandings, «AncW» 45 (2014), 122-145. 

MAY 2014 
N.M. May, Gates and Their Functions in Mesopotamia and Ancient Israel, in N. May – U. Steinert 
(Eds.), The Fabric of Cities. Aspects of Urbanism, Urban Topography and Society in Mesopotamia, 
Greece and Rome, Leiden 2014, 77-121. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |501 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

MEEUS 2022 
A. Meeus, The History of the Diadochoi in Book XIX of Diodoros’ Bibliotheke. A Historical and 
Historiographical Commentary, Berlin – Boston 2022. 

MEIER et alii 2004 
M. Meier – B. Patzek – U. Walter – J. Wiesehöfer (Hrsg.), Deiokes, König der Meder. Eine 
Herodot-Episode in ihren Kontexten, Stuttgart 2004. 

MILLER 1997 
M.C. Miller, Athens and Persia in the Fifth Century BC. A Study in Cultural Receptivity, 
Cambridge 1997. 

MUCCIOLI 2016 
F. Muccioli, Classical Sources and Proskynesis. History of a Misunderstanding, in F. Landucci 
Gattinoni (Ed.), Alexander’s Legacy. Atti del Convegno (Milano, Settembre 2015), Roma 2016, 
41-59. 

MUCCIOLI 2017 
F. Muccioli, Peucesta, tra lealismo macedone e modello persiano, «Electrum» 24 (2017), 75-91.  

PANAINO 2000 
A. Panaino, The Mesopotamian Heritage of Achaemenid Kingship, in S. Aro – R.M. Whiting 
(Eds.), The Heirs of Assyria. Proceedings of the Opening Symposium of the Assyrian and Babylonian 
Intellectual Heritage Project (Tvärminne, October 8-11, 1998), Helsinki 2000, 35-49. 

PANAINO 2003 
A. Panaino, Herodotus I, 96-101: Deioces’ Conquest of Power and the Foundation of Sacred Royalty, 
in G.B. Lanfranchi – M. Roaf – R. Rollinger (Eds.), Continuity of Empire (?). Assyria, Media, 
Persia, Padua 2003, 327-338. 

PERROT 2013 
J. Perrot (Ed.), The Palace of Darius at Susa. The Great Royal Residence of Achaemenid Persia, 
London – New York 2013. 

RADNER 2010 
K. RADNER, Gatekeepers and Lock Masters: The Control of Access in Assyrian Palaces, in H.D. 
Baker – E. Robson – G. Zólyomi (Eds.), Your Praise is Sweet. A Memorial Volume for Jeremy 
Black from Students, Colleagues and Friends, London 2010, 269-280. 

REALE 1974 
G. Reale (a c. di), Aristotele, Trattato sul cosmo per Alessandro. Traduzione con testo greco a 
fronte, introduzione, commento e indici, Napoli 1974. 

REALE – BOS 19952 

G. Reale – A.P. Bos, Il trattato Sul cosmo per Alessandro attribuito ad Aristotele. Monografia 
introduttiva, testo greco con traduzione a fronte, commentario, bibliografia ragionata e indici, Milano 
19952 [2a ed., riveduta e ampliata, di REALE 1974]. 

REGEN 1972 
F. Regen, Die Residenz des Persischen Grosskönigs und der Palast des Menelaos: Zu Anspielungen 
der pseudoaristotelischen Schrift von der Welt auf einen Vergleich Homers, «Hermes» 100 (1972), 
206-214. 

ROLLINGER 2011 
R. Rollinger, Herrscherkult und Königsvergöttlichung bei Teispiden und Achaimeniden: Realität 
oder Fiktion?, in L.-M. Günther, S. Plischke (Hrsg.), Studien zum vorhellenistischen und 
hellenistischen Herrscherkult, Berlin 2011, 11–54. 

ROLLINGER 2021 
R. Rollinger, Empire, Borders, and Ideology, in B. Jacobs – R. Rollinger (Eds.), A Companion to 
the Achaemenid Persian Empire, vol. 2, Hoboken 2021, 815-830. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |502 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

ROLLINGER – WIESEHÖFER 2009 
R. Rollinger – J. Wiesehöfer, Königlicher Haushalt, Residenz und Hof: Der Persische König und 
sein Palast, in C. Karrer-Grube et al. (Hrsg.), Sprachen – Bilder – Klänge. Dimensionen der 
Theologie im Alten Testament und in seinem Umfeld, Münster 2009, 213-225. 

ROOT 1979 
M.C. Root, The King and Kingship in Achaemenid Art. Essays on the Creation of an Iconography of 
Empire, Leiden 1979. 

ROOT 2015 
M.C. Root, Achaemenid Imperial Architecture: Performative Porticoes of Persepolis, in S. Babaie – 
T. Grigor (Eds.), Persian Kingship and Architecture. Strategies of Power in Iran from the 
Achaemenids to the Pahlavis, London 2015, 1-63. 

SCHMITT 2003 
R. Schmitt, Iranische Personennamen bei Aristoteles, in S. Adhami (Ed.), Paitimāna. Essays in 
Iranian, Indo-European, and Indian Studies in Honor of Hanns-Peter Schmidt, 2 vol., Costa Mesa 
2003, 275-299. 

SPAWFORTH 2007 
T. Spawforth, The Court of Alexander the Great between Europe and Asia, in A.J.S. Spawforth 
(Ed.), The Court and Court Society in Ancient Monarchies, Cambridge 2007, 82-120. 

STROOTMAN 2014 
R. Strootman, Courts and Elites in the Hellenistic Empires. The Near East After the Achaemenids, c. 
330 to 30 BCE, Edinburgh 2014. 

THOM 2014 
J.C. Thom (Ed.), Cosmic Order and Divine Power: Pseudo-Aristotle, On the Cosmos, Tübingen 
2014. 

TUPLIN 2003 
C. Tuplin, Xenophon in Media, in G. Lanfranchi – M. Roaf – R. Rollinger (Eds.), Continuity of 
Empire (?): Assyria, Media, Persia, Padua 2003, 351-389. 

TUPLIN 2010 
C.J. Tuplin, Xenophon and Achaemenid Courts: A Survey of Evidence, in JACOBS – ROLLINGER 
2010, 189-230. 

TUPLIN 2017 
C.J. Tuplin, The Great King, His God(s) and Intimations of Divinity. The Achaemenid Hinterland of 
Ruler Cult, «CB» 31 (2017), 92-111. 

TUPLIN 2021 
C.J. Tuplin, Royal P(a)laces: Lexical Reflections on Achaemenid Residences, in D. Agut-Labordère 
et alii (dir.), Achemenet. Vingt ans après. Etudes offertes à Pierre Briant à l’occasion des vingt ans du 
Programme Achemenet, Leuven – Paris – Bristol 2021, 403-414. 

VÖSSING 2013 
K. Vössing, Alexandre au banquet entre amis et sujets: la proskynèse, in C. Grandjean – C. 
Hugoniot – B. Lion (Éd.), Le banquet du monarque dans le monde antique, Rennes – Tours 2013, 
231-260. 
  WIESEHÖFER 2014 
J. Wiesehöfer, «Not a God, but a Person Apart». The Achaemenid King, the Divine and Persian 
Cult Practices, in T. Gnoli – F. Muccioli (a c. di), Divinizzazione, culto del sovrano e apoteosi. Tra 
Antichità e Medioevo, Bologna 2014, 29-36. 

WORTHINGTON 1991 
I. Worthington, The Authenticity of Demosthenes' Fourth ‘Philippic’, «Mnemosyne» 44 (1991), 
425-428. 



Alberto Gandini, Il Gran Re come Dio. Per un riesame della storicità Arist. Mu. 398a-b |503 
 

ὅρµος - Ricerche di Storia Antica n.s. 15-2023, 474-503 

ZACCARINI 2019 
M. Zaccarini, “La più grande e bella tra le gesta”. Plutarco e la monomachia, «HiMA» 8 (2019), 
151-169. 

ZIZZA 2021 
C. Zizza, Visioni d’Oriente (e d’Occidente) di un filosofo. Aristotele, la Politica e i Persiani, in S.A. 
Brioschi, M. De Pietri (a c. di), Visioni d’Oriente. Stereotipi, impressioni, rappresentazioni 
dall’antichità ad oggi, Pavia 2021, 61-83. 
 
 
 
 
 
 

Abstract 
 
Il trattato De mundo incluso nel Corpus Aristotelicum contiene un’elaborata similitudine tra 
Dio – il principio cosmico supremo – e il Gran Re persiano. Al suo interno, l’Autore propone 
un’immagine suggestiva dell’apparato di potere achemenide, che il sovrano ordina e 
domina mantenendosi maestosamente assiso nei recessi dei suoi palazzi. Il presente lavoro si 
propone di offrire un riesame degli elementi di storicità del passo, che, a oggi, non è mai 
stato oggetto di un’analisi esauriente da un punto di vista propriamente storico. 
 
Parole chiave: Regalità achemenide, Palazzi reali, Cerimoniale di corte, Semnotes, Porte 
 
The treatise De mundo included within the Aristotelian Corpus contains an elaborate analogy 
between God – the supreme cosmic principle – and the Great King of Persia. The Author 
offers a fascinating image of the Achaemenid power apparatus, that the King orders and 
dominates seated in majesty in the innermost chambers of his palaces. The present paper 
aims at providing insights as to the historical dimension of the passage, which, so far, has 
never been the object of a thorough analysis. 
 
Keywords: Achaemenid Kingship, Royal palaces, Court ceremonial, Semnotes, Gates 


